

بهار 3753 زرتشتی 1395 خورشیدی

نشریه مرکز زرتشتیان کالیفرنیا سال سی و جهارم شماره 177

English Persian





برای همازوری بیشتر بین گروه مدیران و هموندان مرکز زرتشتیان کالیفرنیا بخشی را به گفتار و سخن گروه مدیران اختصاص داده ایم تا انها بتوانند از این طریق پیام و یا چاره اندیشی های خود را عرضه نمایند و هموندان هم بتوانند خواسته و پیشنهاد های خود را در راستای گروه مدیران ابراز نمایند.

#### هموندان ، همکیشان و دوستان گرامی

گروه مدیران مرکز زرتشتیان کالیفرنیا بهترین شادباشهای خود را بمناسبت فرارسیدن جشن باستانی نوروز و همچنین خجسته زادروز اشوزرتشت به همه فارسی زبانان و دوستداران آموزشهای همیشه نو و جاودان آن بزرگ مرد تاریخ را پیشکش نموده و از درگاه اهورامزدا آرزوی سالی بسیار پربار و همراه با تندرستی ، شادی و پیروزی برای همگان درخواست می نماید.

همازور بيم همازور هما اشو بيم

گروه مديران مركز زرتشتيان كاليفرنيا

«ای مردم بهترین سخنان را به گوش هوش بشنوید و با اندیشه ای روشن و ژرف بینی آنها را بررسی کنید. هر مرد و زن راه نیک و بد را شخصا برگزیند، پیش از فرا رسیدن روز واپسین همه به پا خیزید و در گسترش آیین <mark>راستی</mark> بکوشید.» سنا ۳۰ بند ۲

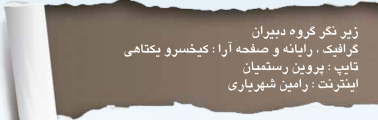
بر گیری از نوشته های چهره نما با چاپ نام نویسنده و نشانی تارنما آزاد می باشد.

چهره نما در گزینش و ویرایش نوشته های رسیده آزاد است و نوشتارهای رسیده باز گردانده نمی شود.

دیدگاه های بازتاب شده در نوشته ها همیشه گویای دیدگاه های انجمن دبیران چهره نما نمی باشد.

چهره نمای مرکز زرتشتیان کالیفرنیا ، نشریه ایست دینی ، اجتماعی ، تاریخی ، ادبی و فرهنگی که به هیچ دسته و گروه سیاسی بستگی ندارد.

Trust of Morvarid Guiv 4001 S. Decature Ave. suite 37-337 Las Vegas, NV 89103 Tell: (809)889-9795





آواز خوش هزار تقديم تو باد سرسبزترين بهار تقديم تو باد گويند كه لحظه ايست روييدن عشق آن لحظه هزاربار تقديم تو باد

سالی دگر سپری شد و تازه بهاری رسید، بیایید پندارها و دل ها را تازه کنیم.مگر بنیاد آیین زرتشت بر تازه گردانیدن نیست؟ پس بیایید سرودی تازه بخوانیم که گوش کسی نشنیده باشد.سرودی آنگونه که بنوازد گوش جوانانمان را و احساسی برانگیزد در دل این گریزپایان چون احساس است که ماندنی است.در نسل کامپیوتر ، جهان دهٰکده ایست کوچک که هر پیامی را می توان به سادگی گسترش داد.می توان از این پدیده سود جوییم و پیام زرتشت را بیش از پیش و با گفتاری که پذیرای نسل امروز باشد در دنیای بیکران بگسترانیم. آینده و استواری آیین دیر پای ما در دست نوجوانان امروز است.. شاد زیوید،دیر زیوید، به کامه زیوید

دكتر رستم خوش سر زنهار دار مركز زرتشتيان كاليفرنيا



نوروز در سرزمین های شمالی معنای دیگری دارد، نوروزی خاص وسط مرداد ماه همراه با افروختن آتشي بزرگ بر بلندای کوه های دیلمان!

وقتی بل به پا می شود ایلیا مکاری صحنه سرایی

"گوروم گوروم گوروم بل نوروزما و نوروزبل ۱ " مرد میاندار با لهجه محلی آواز می خواند. بلند و پر صلابت. صدای پرهیبت او در سکوت مردمی که نظاره گر بودند می پیچید، به میان کوهستان می رفت و دوباره به میان جمع شان برمی گشت. او می خواند و چوب بزرگی را بالای سرش می گرداند. درست در نزدیکی هیمه بزرگ آتشی که در وسط میدانگاه صحرا درست کرده و مردم ده دورتا دورش ایستاده بودند. " نوروز، روزی از نو بَرسَه هرکی خاتبا تا اَلُن د وَرسَه ۲" او َمی خُواندُ و ١٠٠ مرد ديگُر روَستا با كلاه و شولای گالشی دور آتش می چرخیدند و ساز و دهل می زدند. گاهی هم دم به

دم مرد آوازخوان می دادند و با حرارت اشعار او را تکرار می کردند. آواز خوانی مرد که تمام شد تازه وقت شادی مردم بود. زن و مرد، خرد و پیر یک باره همه به شادی آمدند و با دست به سوی آسمان بردن دعاگوی سالی پر زرق وروزی دیگری برای خودشان شدند. "نوروزبل مبارک ببی" ،"نو سال ببی سال سو" با چشمانی که به دود آتش خیره مانده بود. آنها سال دیلمانی خود را جشن می گرفتند. جشنی تاریخی به قدمت دیلمان و همه تاریخ اش. جشنی با قدمت ۱۵۹۰ سال به نام نوروزبل!

نوروز بَل تَش، مي دل مانه شُعله زَنه اينه رَسم زُمانه ٣

بَل یا ول در زبان گیلکی به معنی شعله آتش است و نوروز بل یعنی شعله آتش نوروزی. البته نه نوروزی که ایرانی ها هر سال اول فرودین ماه را برای آن جشن می گیرند. این نوروز ملی و سراسری ایران نیست. نوروزی است بومی و ولایتی معروف به نوروز دیلمی و گالشی به یادگار مانده از گیلان باستان. زمان نوروزبل با نوروز ایرانی فرق زیادی دارد. هر قدر مردم فلات ایران اعتدال روز و شب اول فرودین را جشن می گیرند، گیلانی ها وسط چله تابستان یاد نوروزمی افتند و توی اوج گرمای برنج سوزان خودشان جشن و هلهله شادی سال نوی دیگری را سر می دهند. در واقع نوروزبل جشنی است که گیلانی ها عصر آخرین شب سال خودشان یعنی آخرین روز اسپندارما و شب اولین روز سال بعد برگزار می کنند. این جشن باستانی در نیمه مرداد هر سال يعني وسط تابستان يا به تعبير قديمي ها قلب الاسد، بين ١٣ تا ١٧ مرداد

حالا چرا مرداد ماه؟ آن هم براي خودش فلسفه اي دارد. بعضي ها مي گويند نيمه تابستان برای مردم گیلان یک جور فراغت از کار و زحمت است. برای این که میانه مرداد در زمان های گذشته کشاورزها هر چه محصول در روزهای

در تقویم میلادی هم داریم. درواقع در بهاری است و نه انقلاب تابستانی. غربی سرما و بلندی شب و کوتاهی روز و فرود آن را در نظر دارند. با این اوصاف نوروزبل برای مردم گیلان از دیرباز کشاورزی مانند گندم و فندق و گل گاو زبان و ... بود درو یک نشانه بوده. نشانه پشت سر گذاشتن اوج گرما و طول روز. یعنی این که آنها ٔ یک جورهایی با فروختن محصولات دست و بالشان باز می شد و می توانستند به زندگی خودشان سر و سامان وقتی که برنج ها را بریده اند، دام ها را بدهند. برای همین سال نو و زمان خوشی و شکرگزاری را پیش رو فکر کنند! وسط مرداد قرار داده بودند. کاش دود به کوه ها برود اما برای نوروزبل می توان گروم، گروم ، گروم ، گروم دلایل دیگری هم داكان زير بُرُم ۴ آورد. كمي مستدل 🀱 دقیق تر. مردم ایران از گذشته های دور به ۷

آتش که ً در بلندترین نقطه روستا گر می گیرد، مردم کوهستان با چشمانی نگران خیره به رد دود آن می مانند. دود آتش برای مردم گالش کوهستان معنای زیادی دارد. آنها از طریق دودی که از سوختن هیمه های آتش نوروزبل درست می شود به روزهای آینده پی می برند. می گویند مردم طالش و دیلمان از روی رد دود نوروزبل بدی یا خوبی هوا را در ماه های بعدی سال پیش بینی می کردند. مسعود پورهادی در کتاب

برای خودشان فراز و فرودی داشتند که این وسط فراز و فرود خورشید از همه نمایان تر و برجسته تر بود. برای همین بود که حرکات زمین و آسمان، شب و روز، گردش ماه و سال، فصول چهارگانه، سرما و گرما را با فراز و فرود آن مي سنجيدند. اين سنجش

که بر مبنای وضعیت خورشید بود،

سال خورشیدی را رقم می زد و دو

حالت داشت: حالت اعتدالی و حالت

انقلابي. داستان تازه از اینجا شروع مي

شود و تفاوت ها آشكار. در واقع تفاوت

سال خورشیدی رسمی کشور با سال

خورشیدی گیلانی ها در این است که

در تقویم کشوری و ملی ایران جانب

اعتدال شب و روز و گرما و سرما به

اصطلاح اعتدال بهارى ملاك قرار داده

می شود ولی در تقویم بومی و گیلانی

جانب انقلاب تابستانی یعنی اوج گرما،

طول روز و کوتاهی شب و آغاز فرود

خورشید. عکس این قضیه را درست

تقویم میلادی نه دیگر صحبتی از اعتدال

ها مدت هاست که در تقویم میلاید

شان جانب انقلاب زمستانی یعنی اوج

باید مهیای یک کوچ بزرگی می شدند.

كوچ از ييلاق به سمت دشت. درست

سر و سامان داده اند و باید به زمستان

می کردند و توان پرداخت باج و خراج را داشتند. در واقع BENEFERS SEEDS BENEFIE ستاره اعتقادى عميق داشتند که خورشید یکی از آن ها و البته بزرگ ترین شان بود. هر کدام از این این ستاره ها هم

نوروزبل" در باره این موضوع این طور نوشته: «مردم کوهستان باور دارند که در مراسم نوروزبل اگر دود آتشی که با افروختن ساقههای برنج یا گون بر پا می شود، به طرف کوهستان های جنوب (ييلاق) برود زمستان خوبي در قشلاق (جلگه گیلان) خواهند داشت و اگر دود به طرف جلگه گیلان برود، زمستان پر برف و سختی در انتظارشان خواهد بود. أاین همه اعتقاد به نشانه های آتش در میان مردم شمال ایران مساله عجیبی نیست. مردم شمال ایران به واسطه کارهای کشاورزی و بارندگی بسیار شدید، به خورشید و آتش و روشنایی از زمانهای دور احترام زیادی می گذاشتند. هنوز هم اگر در زمان نوروز و تحويل سال به خانه گيلاني ها يا بگذارید می بینید که خیلی از آنها زمان تحویل سال در حیاط یا اتش کوچکی روشن می کنند یا به هر ترتیبی که هست نور و روشنایی به خانه می تابانند. قدیمی های گیل هنوز در زمان بارش باران عادت دارند فانوسی سر در خانه روشن بگذارند به این امید که خورشید زودتر بیرون بیاید و آنها به کار کشاورزی شان

هفت آتش روی بلندای کوه گروم، گروم ، گروم بَل نوروزماه و نوروزبل ۵

نو سال ببی سال سو نو ببي خانهواشو

گیلکی ها سه دسته اند. اولین شان "گالش ها " که به کار دامداری مشغولند و كوچ نشين. گالش ها در ارتفاعات زندگی می کنند و بین ییلاق و قشلاق در رفت و آمدند. گروه دوم " كلايي ها"كه توى كوهيايه ها هستند و یکجانشین. کارشان کشاورزی است اما دیم. دامداری هم دارند اما نه به اندازه گالش ها. دسته سوم که بیشتر مردم با آنهًا آشنا هستند "گيل" نام دارند. مردمی ساکن در جلگه با کشاورزی آبی و صید ماهی. این وسط نوروزبل همیشه به عهده گالش ها بوده. در واقع شعله های آتشی که آنها ب فراز کوه ها روشن می کردند علامتی بود برای مردم تمامی روستاهای اطراف و جنگل نشین ها که سال نو از راه رسیده. گالش ها در روز اول نوروز بالای قله کوه های بلند می رفتند و هفت آتش درهفت نقطه

روشن می کردند. به نشانه همان هفت ستاره ای که محترم بودند. بعد دعا می کردند و نیایش به درگاه خدایی که قرار بود گرما را از انها می گرفت و زمستان طولانی را پیش رو می آورد!

از تقویم گالشی و ماه های آن چه می دانید؟

ماه های تقویم گالشی هم برای خودشان اسم و رسم خاصی دارند هر چند که باطن همگی اسمی از ماه های تقویم رسمی هم دارند. از مهر و ماه تا تیر و اسفند!

اولین روز فروردین را در نظر بگیرید با ۴.۵ ماه اختلاف. اولین ماه سال جدید که از ۱۷ مرداد شروع می شود و تا ۱۵ شهریور هم ادامه دارد.

کورچ ما

کرچ یا کورچ یعنی خشک شدن. یعنی وقتی که زمین کم کم رو به سردی و خشکی از علوفه پیش می رود. هوا رو به سردی می رود و کوه نشین ها بار سفر به سوی جلگه گیلان می بندند. دومین ماه گیلانی که از ۱۶ شهریور شروع می شود و تا ۱۵ مهر ادامه دارد. آغاز پاییز گیلانی!

دومین ماه پاییز گیلان و سومین ماه تقویم گالشی ها. ابتدای آن ۱۵ مهرماه است و پایانش ۱۴ آبان. اریه در زبان گیلکی یعنی گرامی و محترم. حالا چرا این ماه را به این نام گذاشته اند هنوز درست و حسابی معلوم نیست.

ماه چهارم است و از ۱۵ آبان ماه تا ۱۴ آذر. می گویند در این ماه گالشی ها مراسمی را اجرا می کنند به نام "تیرما سینزه" یا سیزدهم تیرماه که با جشن تیرگان نوروزی شباهت زیادی دارد. فقط آن یکی در اول گرمای تابستان است و این یکی در آغاز



سوز پاییزی!

مُر دال ما

اولین ماه زمستان گالشی. از ۱۵ آذر تا ۱۴ دی. هنوز کسی درباره وجه تسمیه آن درست نمی داند اما می گویند شاید به این دلیل که در این ماه مرگ و میر دام ها زیاد می شده به آن مردال می گویند. گویا دام ها در این روزها گاهی به ناچار از روی قحطی از گیاهانی تغذیه می کردند که نفخ داشت و باعث ورم روده و مرگ شآن می شد. گالشی ها شب یلدایشان را اول این ماه می گرفتند. با همان آداب و رسوم فقط ۲ هفته زودتر!

همان شهریور خورشیدی است اما دومین ماه زمستانی گیلانی ها. از ۱۵ دی ماه شروع می شود و تا ۱۴ بهمن هم ادامه دارد. شریرما برای گالش ها ماه شرارت و آزار و اذیت برف و سرماست. گیلانی ها به این ماه نام دیگری هم داده اند. «کاسه شوران ما» یعنی ماهی که هنوز بشقاب های ناهار شسته نشده، شب فرا مي رسد!

از ۱۵ بهمن شروع می شود و تا ۱۴ اسفند هم ادامه دارد. پایان امیرما برای گالش ها یک جورهایی پایان زمستان بود برای همین آنها در این ماه قربانی های زیادی هم داشتند. آنها روز شانزدهم این ماه یک گاو بزرگ را قربانی و لاشه او را ۱۶ قسمت تقسیم می کردند. به امید نفس کشیدن دوباره زمین!

اول ما

ماه هشتم گاهشماری گیلانی که از ۱۵ اسفند شروع می شود و تا ۱۵ فروردین ادامه دارد. اولین ماه بهار است. گیلانی ها پانزده روز اول این ماه را □سرد بهار□ و پانزده روز دیگر را □پیش بهار □مینامند. جالب این که آنها از همان قديم روز اول پيش بهار را هم جشن می گرفتند و یک جورهایی به استقبال نوروز باستاني هم مي رفتند.

نهمین ماه گاهشماری گیلانی ومعادل

آذرماه خورشیدی. از ۲۱فروردین آغاز و تا ۱۹ اردیبهشت ماه. به معنای ماه سیاه. توی این ماه کوه نشین های دامدار به سمت سردسیر حرکت می کنند. اما چون زمین هنوز درست و حسابی سبز نشده و سیاه رنگ است، به آن ماه سیاه می گویند. بعضی ماه سیاه را به خاطر آسمان همیشه ابری و گرفته می دانند و بعضی به خاطر تنگدستی مردم در این روزها که آذوقه ها ته می کشید و چیزی سر سفره ها نمى ماند!

#### د به ما

این ماه از ۲۰ اردیبهشت شروع می شود و تا ۱۸خرداد ادامه دارد. دیه ما سومین ماه بهار است ماهی که برای کوه نشین های اهمیت زیادی دارد. هوا گرم تر شده و مراتع هم سرسبز.

#### ورف نه ما

کافی است یک بار اسم اش را پیش خودتان تلفظ كنيد. ورف + نه + ما. یعنی ماهی که هیچ وقت برفی در آن نیامده. ماه خوشی چوپان های کوهستان که همیشه از ترس برف و یخ کوهستان به خودشان لرزیده اند. از ۱۹ خرداد تا ۱۷ تیرماه. درست زمانی که برف روی كوه ها هم آب شده اند و علوفه ها سرسبز. اولين ماه تابستاني گيلاني ها. البته افسانه در این ماه زیاد است. این که یک غول سفید برفی توی این ماه یک شب خودش را نشان می دهد و می رود. همین است که بعضی ها به لفظ □برف نما □ بيشتر اعتقاد دارند!

#### اسفندار ما

دومین ماه تابستان، دوازدهمین و آخرین ماه گاهشماری گالشی. از ۱۸ تیرماه خورشیدی تا ۱۶ مرداد. توی روزهای آخر این ماه است که مردم گیلان جشن خرمن را هم برگزار می کنند. همین است که خیلی ها نوروزبل و جشن دروکردن برنج ها را با هم یکی می دانند. آخرین شب این ماه جشن نوروزبل برگزار می شود. درست مانند اسفندماه خورشیدی!

#### یی نوشت

ای شعله بلند آتش که با صدای گرگر میسوزی ماه نوروز و

شعله آتش نوروزي

۲. نوروز، روز تازه و نویی دوباره رسید

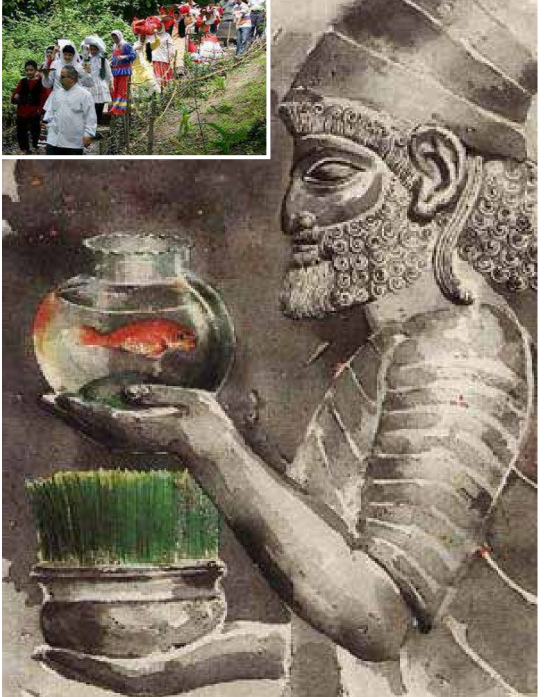
۳. آتش جشن نوروزی مثل دل من است

۴. گُرُوم، گُرُوم، گُروم، گُروم، گُروم و برگ فراوان بگذار

۵. ای سال نو، سال روشنایی و نور باشی



هرکسی که خواب بود اکنون بیدار که زبانه می کشد، این رسم روزگار ذغال بر افروخته را زیر چوب با شاخ فراوانی ببخش به فرآوردههای خانه



### الباس ثو برايمان شافی آفرين بوه

از آن روزها نز دیک به ۵۰ سال می گذرد. بچگیها با همه دشواریهایش زود گذشت، ولي يادها و ويرهايش هيچگاه از ذهن پاک نمیشود. انگار همین دیروز بود. خاطرات ریزودرشت بهمانند پرده سینما از جلوی چشمم عبور می کنند. همه ریزه کاری ها را درست بهمانند همان روزها به یاد دارم. شاید توانایی نوشتن همه آن ریزه کاری ها را نداشته باشم، ولى مىخواهم هرجور شده گوشههايي



از خاطراتم را بنویسم تا هم زندگی در نیمسده پیش میان زرتشتیان به یاد آید و هم این که جوانان امروز بدانند که همنسلهای پدر و مادرشان چگونه زندگی می کردند.

روزهای نخست اسفندماه که میشد، مردی به خانه ما می آمد چهل پنجاه ساله، با صدایی دورگه، قدی متوسط و چشمانی نافذ و گیرا. بسیار جدی، راست قامت و شیك. او را پیش از این هم بارها دیده بودم. او در هر سال هفتهشت بار، شاید هم بیشتر، به خانه ما می آمد و من از دیدن او بسیار لذت میبردم، چرا که قدرت و توانایی بسیاری در او می دیدم. پدرم از جدیت و پشتکار او بسیار برایم

پدرم به گونهای بسیار شگفت روی این مرد تاثیر داشت و این مرد جلوی يدرم به مانند يک پسرېچه کوچک و حرف گوش کن ساکت بود. با این که او

با ما بسیار زیبا، شمرده، محکم و گاه با خشونت گرمیبخشی سخن میگفت، ولی در برابر پدرم اخلاقی بر عکس داشت. پدرم گاهی با او به زبان انگلیسی حرف میزد و او به راحتی و آرامی پاسخاش را می داد.

روزهای نخست اسفندماه، چند روز پشت سرهم به خانه ما میآمد. در آن روزها، یک روز به همراه خود خیاطی را با دمودستگاه اندازه گیریاش آورده بود تا قد و قامت من و برادرم را اندازه گیری و یادداشت کند. تا آن روز ما نه به خیاطی رفته بوديم و نه خياط به خانه ما آمده بود. در آن هنگام من ده دوازده ساله و برادرم هفت هشت ساله بود و هر دو به دبستان «روش زندگی»، نزدیک خانهمان میرفتیم.

پدرم چندین بار به او و خیاط گفت که پارچه کت و شلوار ما سیاه و یا حتا تیره نباشد. پدرم با اینکه نابینا بود تا هنگامی که زنده بود به ما اجازه نمی داد که کت و شلوار، پیراهن، کفش و جوراب سیاه بخریم و بپوشیم. او از رنگ سیاه بدش می آمد و می گفت سیاه شگون ندارد.

آقا خیاطی که به خانه ما آمده بود مردی بلندقد، لاغراندام، عصبی و بوی سیگار عجیبی میداد. تا اندازه ما را گرفت دو سه بار به حیاط رفت و سیگاری دود کرد و برگشت و هر بار با چشم غره روبرو شد.

پس از یک هفته، آقا خیاط با یک بقل پارچه بریده شده و سوزن ته گرد و نخ کو ک و صابون و ... به خانه ما برگشت. ما آن موقع معنی پُرو کردن را نمی فهمیدیم.َ بزرگتر که شدیم فهمیدیم پُرو کردن چیست و چرا دوسه بار خیاط به خانه ما می آمد و پارچههای با کوک دوخته شده را پاره می کرد و سنجاق می زد و ...

چند روز به عید مانده، ارباب جمشید به همراه آقا خیاط که همیشه پشت سر او راه می رفت، به خانه ما آمدند. به دست خیاط دو دست کت و شلوار آبی رنگ شیک، لای کاغذ برش پیچیده شده بود و در دست ارباب جمشید یک ساک پلاستیکی ـ که من تا آن روز چنین ساکی ندیده بودم ـ در آن پیراهن و زیر شلواری و شورت و جوراب بود. پیراهن و لباسها را به تن کردیم و کت و شلوار را پوشیدیم. تنها چیزی که نداشتیم کفش بود. البته آینه قدی هم نداشتیم که خودمان را در آن ببینیم.

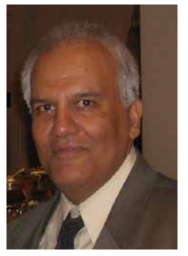
ارباب جمٰشید ما را همراه کرد و با مهربانی خاصٰی که در نگاهش بود، ما را به سر چهارراه آذربایجان برد و برای هر کدام از ما یک جفت کفش قهوهای رنگ خرید. جالب بود که ما هر کدام با یک جفت کفش پاره و کت و شلوار نو و جوراب نو و پیراهن نو وارد کفش ملی سر چهارراه آذربایجان شده بودیم و آنچنان خجالت می کشیدیم که سرخ شده بودیم.

این اندازه گیری لباس و خرید کفش و آوردن پیراهن و لباس زیر و... هر ساله تکرار شد تا ما به نزدیکی های دیپلم گرفتن رسیدیم.

کم کم که بزرگتر میشدم، چیزهایی را میفهمیدم. میفهمیدم پدرم که آن روزها نابینا و از کار افتاده شده بود، روزی آموزگار ارباب جمشید بوده و ارباب خواندن و نوشتن را از او آموخته است.

خدا بیامرزدش، او شاید راضی نباشد که نامش را در اینجا بیاورم، ولی من برای ادای دین و آرزوی شادی روان او، در این روزهای پایانی سال، پس از گذشت نزدیک به ۵۰ سال از آن روزها، میخواهم بنویسم و به همه بگویم که این نیکاندیش بزرگوار؛ «ارباب جمشید پولادزندی» بود. دانش آموز دبستان خسروی یزد، که پدرم، خسرو بمان پرخیده، معلم او بوده و پس از چهلواندی سال، هنگامی که می شنود معلمش نابینا و از کارافتاده شده او را پیدا می کند و دستش را می گیرد. او به همراه برادر خیراندیشاش روانشاد «مهربان منشنی»، فُندی را گرد میآورند و به نام پدرم در انجمن سپرده می کنند که سود آن، مستمریای باشد برای پدرم. و خود ارباب جمشید پولادزندی در شبهای عید، همان گونه که نوشتم برای ما لباس می آورد. خانمش \_ خورشید بانو \_ برای ما پیراهن و ... می دوخت و همه اینها برای

ما که در آن روزها نمی توانستیم لباس و کفش نو بخریم بسیار شادی آور بود. بی گمان دهش نیکاندیشان و خیراندیشان به یادگار میماند. به امید همیشگی و همگانی شدن نیکاندیشی، خيرانديشي و دادودهش.



بوذرجمهر پرخیده (۱۳۳۶ خورشیدی

این پژوهشگر و روزنامهنگار زرتشتی کار در حوزه رسانه را با نوشتن مقاله های فرهنگی، اجتماعی و تاریخی در مجلههای «مهنامه زرتشتیان»، «خواندنیها» به سردبیری زنده یاد على اصعر اميراني، گزارش ماهانه سازمان فروهر که در آن زمان (سالهای ۱۳۵۲ تا ۱۳۵۷) زیر نظر هاشم رضی بود.

وی از آغاز گشایش هفتهنامه امرداد در این رسانه زرتشتی به عنوان نویسنده فعالیت داشت و همزمان با مجله فروهر **نیز همکاری می کرد. سردبیری مجله** «وهومن» به مدیرمسئولی روانشاد افلاطون ضیافت و چاپ هفته نامه «ندای زرتشتی» در سالهای نخستین انقلاب ۵۷ از کارهای دیگر وی بود.

بوذرجمهر پرخیده هماکنون مدیریت دبیرستان ماندگار فیروزبهرام را بر دوش دارد و دبیر بخش تاریخ نشریه امرداد نیز

## گام آورای زرتشتی گشتی پا پروفسور شادرج خانی زاده

پرفسور شاهرخ خانیزاده، دکتر ژنتیک میوهها از دانشگاه مکگیل کانادا تا به حال چندین میوه کوچک با قابلیتهای خاص تولید کرده و یکی از چهرههای شناختهشده و فعال زرتشتی در آمریکای شمالی نیز هست

#### فرمانرواي مغز ميودها

سیب عدن که آدم و حوا را از آسایش بهشتی بیرون انداخت، دست پخت اوست. شاهرخ خانیزاده، دکترای ژنتیک میوهها از دانشگاه مک گیل کانادا از همان بچگی دوست داشت بفهمد که موجودات کوچک چطور زندگی میکنند و دوام می آورند. عاشق مورچهها و زنبورها شده بود و هر روز نگاهشان میکرد. حتی یکبار سراغ جوجهای که برایش هدیه برده بودند هم رفت تا ببیند، مغزشان چطور اینهمه کار می کند. بعدها که بزرگ تر شد و به کانادا رفت، هنوز آن خاطرات کودکی را ته ذهنش داشت اما نگاهش تغییر کرده بود. سراغ میوههایی رفت که در کانادا بودند و هنوز پایشان به ایران باز نشده بود. دوست داشت بداند، مغز این میوهها چطور کار میکند که می توانند در دماهای منفی ۴۰ تا مثبت ۳۰ درجه سانتیگراد دوام بیاورند. در راه پاسخ دادن به همین پرسش بود که، سراغ گیاهشناسی رفت و در دانشگاه دروس باغبانی و کشاورزی را پی گرفت. خانی زاده حالا به مغز میوه ها مسلط شده تا آنجا که می تواند به میوهها دستور بدهد، چطور رفتار بکنند یا نکنند. او به سیب عدن و توتفرنگی جاوید فرمان می دهد که چطور زنده بمانند و رفتار کنند. او یکی از چهرههای فعال زرتشتی در خارج از ایران است و یکی از چهرههای فعال «فدراسیون انجمنهای زرتشتیان آمریکای شمالی» لقب گرفت. دکتر سهراب شهزادی، یکی از پزشکان باتجربهی زرتشتی نیز از همدورههای او بوده است، کسی که «شاهرخ» اکنون از او خاطرههای شیرینی در ذهن دارد. او که یکی از شاگردان خوب «فیروزبهرام» بوده، برای انتخاب رشته چند راه مختلف پیش

رویش داشته اما خلبانی و پزشکی را به توصیهی مادر دلنگرانش یعنی گوهر خانم کنار

این مصاحبه سراغ زندگی شخصی و علمی پرفسور خانیزاده رفته تا او را از زاویهای دیگر نشان بدهد،زاویهای که شاید کمتر آن را دیده باشیم.

#### کتابی که مرا عاشق کرد

اولین بار که عاشق میوه ها شد را یادش نیست اما زمانی که فکرهای عجیبی به سرش زد، سن و سال زیادی نداشت. «همیشه عاشق کارهای فنی و چیزهای عجیب بودم. آنقدر کارهای عجیب و غریب میکردم که مادرم گوهرخانم، گاهی واقعا نگران میشد. چکش را برمیداشتم و روی چوب میکوبیدم که از داخلش یک شکل خاص بیرون بياورم. به قول قديميها از ديوار صاف بالا ميرفتم. دستم خودم نبود، دلم ميخواست ببینم مغز موجودات چطور کار می کند. فکر می کردم هرچیزی لابد یک مغز داخلش دارد. این بود که گاهی کارهایم مصیبت بار می آورد.» سالها گذشت و او مدرسه رفت. شاهرخ کوچک وقتی با دنیای کتاب آشنا شد و توانست خودش به تنهایی کتاب بخواند، تلاش كرد پاسخ پرسشهايش را از بين كتابها پيدا كند. «يادم نيست اواخر دبستان بودم یا اوایل دبیرستان که یکی دو کتاب درباره زندگی مورچهها و زنبورهای عسل خواندم. کتاب ویژگیهای این موجودات را بیان میکرد و اینکه چطور میتوانند از خودشان دفاع کرده و زنده بمانند. این کتابها را که میدیدم، با خودم فکر میکردم چطور میشود جانوری با چنان مغز کوچکی بتواند آنقدر خوب فکر کند. برایم جالب بود که



بفهمم، این موجودات چطور اینهمه فهم و شعور دارند. از بچگی این سوالها همیشه در ذهنم بود اما سرنوشت مرا از مورچه شناسی به گیاه شناسی سوق داد.»

#### خلبان یا پزشک، مساله این است

زمانی که شاهرخ خانیزاده قرار بود رشته دانشگاهی انتخاب کند، انتخابهای زیادی نداشت. دست کم خودش این طور فکر می کرد. «دوران دبیرستان را در مدرسه فیروزبهرام گذراندم که یکی از مدارس مطرح آن زمان بود و البته هنوز هم هست. یادم هست که یکی از دوستانم به نام سهراب شهزادی، عاشق پزشکی بود. خیلی با هم رفیق بودیم. فکر کردم من هم پزشکی میخوانم و دکتر آدمها میشوم ولی اینطور نشد. یعنی خانواده حساسم نگذاشتند.» شاهرخ خانیزاده که آن روزها را خوب یادش مانده، میگوید: «مادرم گوهرخانم آدم حساسی بود. میگفت تو طاقت دیدن خون و زخم را نداری، می ترسم وسط اتاق عمل غش کنی. رشته انتخابی بعدیام خلبانی بود. دوست داشتم

پرواز کنم ولی مامان می ترسید از آن بالا سقوط کنم و کار دست خودم و مسافران بختبرگشته بدهم. این بود که گزینه دوم هم منتفی شد. راستش را بخواهید، زیاد آدم ترسویی نبودم اما به حرف مادرم گوش کردم.» به همین دلیل هم رفت سراغ گزینه سومی که در ذهن داشت، یعنی تحصیل در رشته کشاورزی. شاهرخ خانیزاده در سال ۱۳۵۷ خورشیدی ( ۱۹۷۹ میلادی) در رشته مهندسی کشاورزی در ایران فارغالتحصیل شد اما هنوز راه زیادی تا شناسایی مغز میوهها مانده بود. برای همین هم راهی خارج از کشور شد. «از شما چه پنهان، اول دوست داشتم به آمریکا بروم اما اوضاع کشور طوری نبود که بشود آنجا رفت. سفارت آمریکا در تهران بسته شده بود و اوضاع شلوغ بود. در آن وضعیت، کانادا نزدیک ترین کشور به آمریکا بود که در ايران سفارتخانه داشت. وقتى گفتم قصد تحصیل دارم، جواب دادند بلیت بخر تا برايت ويزا صادر كنيم. بليت خريدم، ويزا گرفتم و رفتم کانادا. به همین سادگی!» بعد از این که پایش به کانادا رسید، ایالتهای مختلف آمریکا و کانادا را گشت تا جای خوبی برای زندگی پیدا کند. «از شهر کبک خوشم آمد چون به فرهنگ کشور ما بیشتر میخورد. یعنی راستش را بخواهید، این جا پر از مهاجر بود و از کشورهای مختلف، مثل مصر و ایران و هند مهاجر پذیرفته بود. دیدن چهرههای گندمگون و آفتابسوخته یا شنیدن صدای کسانی که به زبان فارسی صحبت ميكنند، حالم را جا مي آورد براي همين تصمیم گرفتم در شهر کبک مستقر شوم.»

#### معمای زنده ماندن در خارج

زندگی در فرنگ سخت است، آنهم وقتی اول صبحات با آخر شب آنسر دنیاً یکی باشد، تلفنها وضع خوبی نداشته باشند و نتوانی زیاد حال خانوادهات را جویا شوی. تفاوت فرهنگی هم عضو ثابت سفر به خارج از کشور است اما از همه بدتر، چیزهایی مثل آب و هواست که آدم را بدجوری غافلگیر میکنند.

«اولین بار که به شهر کبک رفتم، هوا گرم و خوب بود. شاید حدود ۳۰ درجه بالای صفر یا چیزی در همان حدود. هوای قابل تحمل و خوبی بود، به خصوص برای ما که اصلیتمان کرمانی بود و هوای گرم را دوست داشتیم. چند ماه که گذشت، وقتی درجه حرارت به منفی ۳۰ و ۴۰ درجه رسید، فهمیدم چه اشتباهی کردهام! جا خوردەبودم. با خودم مىگفتم مگر می شود جایی در کره زمین آنقدر گرم و سرد بشود؟ مانده بودم آدمها چطور مى توانند در اين شرايط سخت طاقت بیاورند و زندگی کنند. آدمها به کنار، این که میوهها و درختهای کانادایی چطور از بین نمی روند، واقعا برایم معما

اولین مشکل جدی شاهرخ خانیزاده در شهر کبک، تفاوتهای فرهنگی و سرمای عجیب هوا بود. «مردم اینسوی آب، همهچیزشان با ما فرق می کرد. حتی تعارف کردن را هم نمی فهمیدند و بارها پیش آمده بود سر تعارف کردن، سرم بی کلاه بماند. سرمای هوا مشکل جدی بعدی ام بود. به پدر و مادرم درایران از سرمای اینجا گفتم. آنها هم برایم بهترین پالتویی که سراغ داشتند را خریدند و با هزار مكافات به كانادا فرستادند اما مگر فایده داشت؟ پالتوی یخبندانندیده زیاد به کارم نیامد. چون به جای زیپ، دكمه داشت، سرماي هوا هم از لابهلايش نفوذ می کرد و روی استخوانت مینشاند. راستش دلم نیامد به خانوادهام چیزی بگویم. با همان پالتو زمستان را سر کردم اما اصلا ساده نبود.»

مشکلهای بعدی، تنهایی و تسلط نداشتن به زبانهای انگلیسی و فرانسوی بود، زبانهایی که در نقاط مختلف کانادا استفاده میشود:«یکی دو سال اول آنقدر سخت گذشت که باورتان نمی شود. هم از نظر زبان سخت بود، هم این که تنهایی اذیتم می کرد. وقتی خانه می آمدم، کسی چشمبه راهم نبود و باید خودم تمام كارهايم را انجام ميدادم. بعد از دو سال که در دانشگاه کار پیدا کردم و سرم شلوغ شد، آرام آرام به این وضع عادت کردم. یعنی چون کار زیادی روی سرم میریخت، وقتی برای فکرکردن به تنهایی نداشتم و خودم را با کار سرگرم

#### مخترع سیب و توتفرنگی

اختراع میوههای قدیمی با خاصیتهای جدید کاری است که پرفسور خانیزاده

را ۳۰ سال تمام به خودش مشغول کرده است. زمینه کاری شاهرخ خانیزاده در این سالها محدود به یک سری میوه خاص بوده که در خود کانادا به عمل میامدهاند: «در استان کبک، درخت سیب و توت فرنگی داریم ولی بعضی میوهها مثل از گیل، خرمالو یا گیلاس در اینجا نیست. گرچه اخیرا گیلاس را با دست کاری ژنتیکی مقاوم و تولید می کنند ولی به هرحال کار اصلی ما در زمینه میوه های کوچکی است که در کانادا به عمل مي آيند.»

او در دوران تحقیقاتش ۸ گونه جدید توتفرنگی را اختراع کرده که حق ثبتشان در آمریکای شمالی ثبت شده و در حال حاضر، در اروپا بر روی آن مشغول به کار هستند. «در هر جایی یک میوه به ثبت رساندهام. مثلا در چین هم نوع خاصی از گلابی را تولید کردم. «مدتی با دانشگاههای چین هم همکاری داشتم و در زمینه ژنتیک سیب و گلابی با آنها کار کردم. یک گلابی چینی و پنج سیب جدید را هم به ثبت رساندم. یکی از سیبها که خیلی سر و صدا کرد و همهجا معروف شد، اسمش سیب عدن بود. به خاطر اسم سیب و کاربردی که داشت، همه مردم مدام نامش را تکرار می کردند و به شوخی می گفتند، پس سیب عدن را تو کاشتهای!»

برای ما که همیشه تمام سیبها و گلابیهای دنیا را به یک چشم دیدهایم، این همه تفاوت حیرتانگیز است. «تنوع زیاد در زمینه میوهها خیلی وقتها کاربرد صنعتی دارد. مثلا تفاوتی که سیب عدن با دیگران دارد، در آنجاست که قطعات بریدهشدهاش هیچوقت سیاه نمیشوند. نوع دیگری از توتفرنگی هم هست که برای درست کردن مربا خوب است چون بعد از پختن، تغییر رنگ و شکل نمی کند. یکی دیگر از انواع سیبمان هم طوری مقاوم است که هیچوقت از درخت نمیافتد. این نوع از سیب حتی در سرمای شدید کانادا هم دوام می آورد و روی درخت ثابت میماند، بدون این که خراب شود یا خم به ابرو بیاورد. این سیب از آن جهت مهم است که کاناداییها آن را برای ساختن نوع خاصی از نوشیدنی سیب استفاده میکنند. در این نوع از نوشیدنی، سیب باید روی درخت و در شرایط طبیعی یخ بزند. به همین دلیل، ما سیبی را اختراع کردهایم که در دمای بسیار پایین زنده مانده و از روی درخت هم نمی افتد.»



#### صرف ۲۵ سال، ساخت٤هزار ميوه جديد

ساختن توتفرنگی و سیب جدید خیلی سخت تر از آنچیزی است که در ظاهر به نظر مىرسد. آنقدر زمانبر است و كار ميداني ميطلبد كه اختراع همين چند نمونه، ٢٥سال از عمر یک نفر را درگیر می کند. مثل یک پژوهش و کار علمی، این کار هم چند مرحله دارد. میوه ها چند بار غربال می شوند و رسیدن به نمونه نهایی معمولا چند سالی طول می کشد. «هر سال چهار هزار گونه جدید درست می کردم. بعد هر کدامشان را از نظر طعم، بو، مزه، مواد مغذي و... آزمايش مي كردم و از بينشان آنهايي كه به دردم مي خورد را کنار می کشیدم. بعد از مدتی که همه مراحل تحقیق به پایان میرسید، نمونههای نهایی را به باغبانهایی که از قبل میشناختیم، میدادیم تا آنها را کشت کرده و به مردم بفروشند. مرحله بعدی این است که از فروشندهها، بازخورد مردم را بگیریم تا بفهمیم که نظرشان درباره هر نوع از میوه چه بودهاست.»

بعد از این نوبت نامگذاری میوههاست که آن هم گاهی توسط مردم انجام میشود. «خیلی وقتها روزنامهنگارهای محلی زنگ میزنند و درباره کارهایمان میپرسند. من هم به آنها میگویم یک توتفرنگی جدید داریم. آنها درباره نام این محصول

جدید می پرسند و وقتی که من می گویم نمی دانم، خودشان در مجله گزارش مىنويسند. بعد از اين مرحله معمولا ٢ تا ۳ هزار نفر به ما اسامی جدیدی پیشنهاد مىدهند. اسم بعضى گونههاى جديد ميوه - مثل همان سيب عدن - را با اين شيوه انتخاب كرديم.»

#### مدام باید تغییر کنی

شاهرخ خانیزاده بیشتر از ۲۸ سال روی میوهها کار کرده و دنیای این خوردنیهای آبدار را خیلی خوب می شناسد اما چند سالی است که سراغ دنیای گندمگون نانواها رفته است: «سال ۲۰۱۲ به خاطر تغییراتی که در برنامههای داخلی کشور کانادا برنامهای که درباره میوهها داشتم تعطیل شد و مرا از کبک به اتاوا فرستادند. الان چهار سال است که در اتاوا در زمینه بیماریهای ژنتیکی گندمها کار می کنم.» «همه فکر می کنند که روز و شب ما در باغ ها، پی خوش گذرانی و خوردن میوهها می گذرد اما مشکلات کاری در حوزه ما كم نيست. به خصوص كار در زمينه ژنتیک بسیار دشوار است و پیچیدگیهای بسیاری دارد. باید مدام حواستان به این



موضوع جمع باشد که بیماریها و حشرات هم مثلٌ ميوهها و گندمها متحول ميشوند. پس اگر گندم یا میوهای را در برابر یک بیماری خاص مقاوم کردهاید، ده سال بعد باید یک راه کار تازه ارایه بدهید چون حشره بر میوه پیروز می شود. میوهای که ده سال پیش مقاوم بوده ممكن است الان مقاومت نداشته نباشد. یکی از مشکلات کار ما این است که باید دائم سعی کنی یک چیز جدید درست کنی و چیزی که ده سال پیش درست کرده بودی را تغییر بدهی و این کاری است که باید تا همیشه ادامه داشته باشد، تا هر وقت که داستان ژنتیک هست، حشر هها هستند و ما هستیم.»

مردم اورامان تخت کردستان سالی دو بار مراسم خاصی برگزار می کنند، آنها نیمه بهمن و اردی بهشت به یاد پیرشالیار

#### عروسی در خانه هورمزد

از جاده پر پیچ و خم مریوان به سمت اورامان که بگذری، آخرین گردنه را هم که رد کنی از دور روستایی کوچک در دل کوه ظاهر می شود. روستایی با معماری عجیب. حیاط خانه ای پشت بام خانه دیگر. ساخته شده از سنگ و کلوخ. روستایی به نام اورامان تخت. مردم منطقه معتقدند اورامان تخت زماني شهری بزرگ بوده و مرکزیت خاصی داشته به همین دلیل از آن به عنوان تخت یا مرکز حکومت ناحیهای اورامان یاد می کنند. شهری که غیر از تاریخ هزاران ساله اش با آداب و رسوم خاص اش شناخته مي شود. حالا سالهاست كه اورامان را بیشتر مردم ایران به اسم پیرش مى شناسند. پيرشاليارش كه هر سال مراسم عروسی او بهانه ای است برای جمع شدن مردم پای تخت اورامان!

مردم اورامان درباره کرامت های پیر روستایشان حرف و حدیث زیاد دارند. معروف ترین شان هم کرامت پیر به "شاه بهار خاتون" دختر شاه بخارا که به دست پیرشالیار شفا پیدا کرد. می گویند شاه بهار خاتون که از قضا دختر زیبارویی هم بوده نه می شنید و نه حرفی مي زد. يك كر و لال تمام. پادشاه بخارا برای شفای دخترش دست به هر کاری زده بود و هر حکیمی را برای مداوای دخترش به شهر آورده بود اما فایده ای نداشت. پادشاه حتى شرط كرده بود هر كسى دخترش را شفا بدهد او را به عقد شفادهنده در می اورد. اما این شرط هم نتیجه ای نداشت. هیچ حکیمی یارای خوب كردن دخترك بينوا را نداشت. تا این که صحبت کرامت های پیر شالیار به بخارا رسید. خدم و حشم راه افتادند و دختر بخارایی را برای درمان به اورامان

اوردند. لشگر شاه هنوز به اورامان نرسیده بود که کم کم در گوش هایش زمزمه ای شنید. اصل ماجرا هم در خانه پیرشالیار اتفاق افتاد. به محض ورود دخترک به نزدیکی های خانه پیر یک دفعه صدای نعره بلندی توی تمام روستا پیچید. مردم به آن□ تنوره كشيدن ديوها□ گفتند و اين كه پير ديوها را از بين برده و كشته. زبان دخترک همان لحظه با تنوره دیوها باز شد و باقی داستان. دختر همانجا به عقد پیر درآمد و مردم جشن عروسی بزرگی به افتخار دختر شاه و پیر باکرامت شان برگزار کردند، جشنی که مردم دیگر آن را فراموش نکردند. اورامان هر زمستان جشن عروسی بزرگی برای پیرش می گیرد!

#### شهریار اورامان که بود؟

پیرشالیار فرزند جاماسب یکی از رهبران و مغان آیین زردشت بود که در اورامان زندگی می کرده. می گویند از این مغ کتابی به یادگار مانده بوده به نام " مارفه تو پیرشالیاری" به معنای معرفت پیرشهریار که به زبان کردی اورامی نوشته شده بوده. با کلی مثل و پند و اندرز و دنیایی امر و نهی درباره آداب ورسوم آیین باستانی. از آن



کتاب امروز فقط چند بیتی باقی مانده که نسل به نسل بین مردم اورامان می چرخد، بیت هایی با ترجیع بندی معروف:

گوشت جه واتهی پیرشالیار بوو هوشت جه کیاستهی زانای سیمیار بوو به گفته پیرشهریار گوش بده و برای درک نوشته زردشت دانا و هوشیار باش



های آخر عمرش به دین اسلام رو آورد و شروع به تبلیغ این دین بین مردم اورامان و اطراف کرد. اما گویا چندان در کارش موفق نبوده و دست آخر هم بی آن که کاری از پیش ببرد در قرن پنجم از دنیا رفته. گویا مردم با همه احترامی که برای کرامت های پیر قایل بودند به اموزه های دینی خودشان بيشتر پايبند بودند. اين وسط يک فرضيه دیگر هم هست. این که پیر شالیاراول همان که فرزند جاماسب بوده در اواخر قرن اول زندگی می کرده و اصلا در زمان او اسلام به اورامان نیامده بوده. توی تنها کتابی هم که از او به جا مانده و ابيات كم و بيش او همه جا صحبت از هورمزد است و آیین اش. برای این است که بعضی معتقدند شاید پیرشالیار دیگری قرن ها بعد با این اسم بین مردم آمده با دین اسلام و کلا افسانه ها بین این دو پیر با هم قاطی شده اند. مردی به اسم سید مصطفی ابن خداداد, مردی فاضل و عارف از سادات حسینی مشهور به پیرشالیار که در زمان شیخ عبدالقادر گیلانی زندگی می کرده و آشنای افكار پيرشاليار بوده و كتاب معرفت او را دوباره با احكام اسلام نوشته. هر چه هست پیرشالیار هنوز مراد خیلی از مردم اورامان تخت است و در نگاه انها صاحب کراماتی که نمی توان به روی ان چشم پوشاند!

بعضی ها می گویند پیرشالیار در سال

#### و عروسي هزار سال ادامه دارد...

مردم اورامان سالی ۲ بار به یاد پیر باکرامت شان می افتند. یک بار در آخرین چهارشنبه قبل از نیمه بهمن ماه و دیگری در نیمه اردی بهشت. بهانه مراسم اول عروسی پیر است و مراسم دوم رسمی دیرینه به اسم کومسای. مراسم اول که مشهورتر است و با آداب و مراسم بیشتر در مدت سه روز برگزار مي شود وهفت مرحله دارد. مراحلي که شاید فقط از عاشق ترین مریدان پیر

 خبو: توى اورامان يك باغ گردو هست که می گویند باغ پیرشالیار است و گردوهایش هم وقف مراسم او. یک هفته قبل از مراسم اصلی گردوها بین مردم روستا تقسیم می شود و مردم هم در عوض هر نوع غلاتی که در دست داشته باشند برای بر گزاری مراسم اهدا مي كنند.

**کوته کوته:** پنج روز بعد از روز خبر موقع غروب بچه ها با فریاد" کو ته کو ته" تُوی ده راه می افتند و مردم را خبردار مي كنند. يك جورهايي بچه ها نوید رسیدن روز جشن را می دهند.

-٣ **کلا و روچن** : لغت روچن یعنی سوراخ پشت بام. توی خانه های قدیم اورامان همه این سوراخ را در سقف داشتند. یک جورهایی حکم هواکش را برایشان داشت. کلا هم که همان کلاه خودمان است. این بار دیگر نه بچه ها که بزرگ تر ها با گفتن کلا و روچنی سر می دهند. پیشترها بچه ها از سوراخ های سقف کلاهشان را می فرستادند و ان را پر از خوراکی تحویل مي گرفتند. اما حالاً فقط مراسم به همان فریاد بزرگ تر ختم می شود، فریادهایی که از ۵ تا ۸ صبح روز جشن ادامه دارد.

-۴ قربانی: صبح روز مراسم مردم به آرامگاه پیرشالیار می روند. هر کسی که وسعى داشته باشد قرباني خودش را هم مي آورد. اول از همه سران طايفه هاي دور و بر قربانی می دهند و بعد مردم عامه. گوشت ها همان جا تقسیم می شود و قسمتی هم برای پخت آش به مطبخ مي رود. آش مخصوص "هلوشين" بعد از ظهر مراسم بين مردم تقسيم مي شود.

-۵ سماع: نزدیکی های عصر آرامگاه پیر دیگر از جمعیتی که باید از دور و اطراف بیایند پر شده است. دف زنان هم جای خودشان را پیدا کرده اند. صدای دف تمام روستا را بر می داد و دراویش با هر ضربه دف شروع به سماع خاص خودشان می کنند ان قدر که به خلسه مي روند و گفتن مداوم الله الله.

-۶ شب نیشت: روز بعد هم داستان همین است. سماع و دف زدن و از خود

بی خود شدن ها. با این تفاوت که این بار عالمان و روحانیان روستا بساط سخنرانی هم دارند. آن هم در خانه منسوب به پیر شالیار. بعد از سخنرانی هم مراسم خاصی برگزار می شود. بزرگ هر طایفه فرش یا سجاده ای در محلی در خانه پیر پهن می كند و بعد از "كلاش پيرى " رونمايي مي شود. كلاش همان گيوه است به زبان کردی. مردم گیوه ای به یادگار از پیر دارند که هر سال آن را دست به دست بزرگ طايفه مي دهند.

-۷ **تربیی:** مراسم عروسی سه روز طول می کشد. با دف و آواز. اما هنوز داستان تمام نشده. یک هفته بعد از مراسم عروسی یعنی در جمعه هفته بعدی بهمن مردم روستا نانی محلی می پزند پر از گردوهای اهدایی باغ پیر شالیار. بعد نان ها را به مزار او می برند و آنجا با کلی دعا و نیایش نان ها را بین مردم تقسیم می کنند . تربی در واقع همان سر خاک رفتن است. مردم با این کار مراسم عروسی را تمام می کنند و برای جشن سال بعد آماده می شوند.

#### بهار هم یاد پیر را می آورد

عروسی پیر که وسط زمستان برگزار می شود اردی بهشت سال بعد از آن موقع برگزاری مراسم دیگری است به افتخار او به نام "کومسای" در روز مراسم کار خاصی هم نمی کنند. رفتن به سر مزار پیر و دعا و نیایش. فقط قسمت جالب ماجرا شکستن سنگ سفید سر مزار است. گویا در محوطه مرقد پیرشالیار سنگ بزرگی هست که بنا بر اعتقادات مردم خاصیت برکتبخشی دارد. آنها هر سال روز مراسم



کومسای با پتک بزرگی به سراغ سنگ سفید می روند و با ضربه زدن به آن سعی می کنند چند قطعه سنگ کوچگ جدا کنند. مردم باور دارند هر قدر از این سنگ بزرگ برداشته شود باز هم تا سال بعد سنگ رشد می کند و چیزی از آن کم نمی شود. داستان سنگ هم از این قرار است که در زمان پیرشالیار، مردی از منطقهای



دیگر مهمان روستای اورامان تخت می شود. مرد میهمان در مدتی که در اورامان بوده مرید و شیفته پیرشالیار می شود تا این که زمان برگشتن به خانه و كاشانه اش از پير مي خواهد تا به او يك یادگاری بدهد. پیر که آن لحظه چیز توی دست و بالش نداشته یک مشت سنگ سفید از کنار سنگی بزرگ برمی دارد و به او می دهد. مرد به روستای خودش می رود اما بعد از مدتی متوجه واقعیتی عحیب می شود. هر چه می کاشت دو برابر می شد، گوسفندانش هم دو قلو می زاییدند و خلاصه برکت به خانه اش سرازیر شده بود. حالا از ان زمان دیگر بین مردم اورامان افسانه هاست که سنگ سفید نشانه برکت است و هر قطعه ای از او در هر خانه می تواند معجزه ساز باشد!

#### ریشه های کهن مراسم اورامان

نمادهای کهن ایرانی را به خوبی می توان درمراسم پير اورامان پيدا کرد. چه در زمان برگزاری عروسی پیر شالیار و چه کومسار. این مراسم تقریبا همراه با جشن سده ایرانی ها شباهت زیادی دارد. مردم کردستان زمانی خود را برای این مراسم آماده می کنند که ۵۰ روز و ۵۰ شب از زمستان باقی است. درست در زمانی که ایرانی ها خودشان را در طول قرن ها برای جشن سده آماده می كردند. از طرف ديگر كومسار هم نشانه های زیادی از ایران باستان در خود دارد. در اسطوره های کهن ایرانی "ایزدمهر" از دل سنگ یا صخره زاده شده است. از طرفی در اوستا واژه «اَسَن» یا «اسمَن» به معنی سنگ است و چون سپهر را ساخته از سنگ می دانستند به آسمان گفتند. با این اوصاف در باورهای کهن سنگ نمادی از آسمان است. حالا اگر بدانیم که روز ۱۵ اردی بهشت هم روز "دی به مهر " و باوری روز زایش آسمان است آن وقت می توان گفت که کومسای مردم اورامان و اعتقاد به زایش سنگ می تواند از این جشن باستانی نشات گرفته باشد. بماند که این وسط نام اورامان یا هورامان هم جای بحث زیادی دارد. مردم منطقه كردستان معتقدند نام هورامان یعنی سرزمین اهورا. در واقع آنها هورامان را ترکیبی از اهورا و مان به معنای خانه و سرزمین می دانند. جایی که اهورامزدا به آن عنایت دارد!

## missillagen

سیندارمزدگان؛ روان «زمین» در دل مهربانوي ايران زمين

با سپاس از هفته نامه امرداد

برگبرگ تاریخ را که ورق بزنیم نام بانوان پارسا و تلاشگری را میبینیم که مانند «زمین » بارور بودند و سودبخش. دُغدو، آتوسا، ماندانا، گردآفرید، رودابه، یوراندخت، آزرمیدخت و هزاران هزار بانوی دیگری که هر کدام در بازهای از تاریخ درخشیدند و جایگاه باارزش بانوان را در ایران باستان پررنگتر

آتوسا، همسر داریوش، دختر کورش و مادر خشایارشا بود که داریوش را در میدان کارزار همراهی میکرد. وی حتا چندین نبرد بزرگ را به تنهایی فرماندهی کرد یا برای آنها نقشههای جنگی کشید.

كاساندان يا كاساندانه، همسر نامدار کورش بزرگ، ملکهی سرزمینهای آسیایی بوده و همواره در کنار همسرش کورش بزرگ، پادشاهی میکرده و پس از او نخستین فرد توانمند و سیاستمدار دربار هخامنشیان به شمار میآمده است. يوتاب خواهر آريوبرزن سردار نامدار ارتش داریوش سوم بوده است. وی در نبرد با اسکندر گجستک، همراه با آریوبرزن فرماندهی بخشی از ارتش را بر دوش داشت. بانو گشنسب دختر رستم و همسر گیو بود که نام وی در برزونامه و بهمننامه بسیار آمده است و هیچکس با او یارای رویارویی در جنگ نداشت. دغدو مادر اشوزرتشت به مبارزه با کریها و کویهایی که مردم را گمراه میکردند، پرداخت. آنها از مردم نیاز و قربانی میخواستند و دین را ابزاری برای رسیدن به خواستهای ناروای خود کرده

ماندانا دختر آژيدهاک، همسر كمبوجيه و مادر کورش بود که نخستین مدرسهی همگانی را بنیان گذاشت و در آن به يسران برگزيده و نيز يسر خويش حقوق و قانون، فنون سوار کاری و تیراندازی و

مبارزه با ستم را آموخت.

یوراندخت و آزرمیدخت از فرمانروایان ایران در زمان ساسانی بودند، رودابه همسر زال و مادر رستم و گردآفرید یا گردآفرین که با پوششی مردانه با سهراب رزم کرد و از او به عنوان «دختر کژدهم» یاد میکنند و نمونههای دیگری که به راستی نمایانگر باور ایرانیان از زن و جایگاه سپندینه اش در تاریخ بودهاند.

در گاتها؛ کتاب آسمانی زرتشتیان، زن و مرد و همهی مردم جهان، حقوقی برابر دارند. تک تک آدمیان، زن و مرد و پیر و جوان، دارای خرد، وجدان و آزادی کامل هستند که راه خویش چه نیک و چه بد را برگزینند. این برابری را در اوستا نیز میتوان دید که همواره زنان و مردان پارسا در کنار هم و با هم ستایش شدهاند.

در اوستا به زن پارسایی درود فرستاده شده که در اندیشه و گفتار و کردار راست و پاک بوده، از راه دانش جایگاهی بهدست آورده و در برابر همسر، صمیمی و فداکار باشد. در کردهی سیام «فروردین یشت» اوستا که از روان درگذشتگان یاد میکنند، نام زنان بسیاری که از دید میهندوستی و دینپروری، فرزانگی و پارسایی به گروه روانان جاوید پیوستهاند، یادآوری و به روان آنان درود فرستاده میشود. همچنان که



در کردهی سی ویکم مردان پارسای همهی کشورها نیز ستوده میشوند. در افسانهی آفرینش که در کتابهای پهلوی میخوانیم: «اهورامزدا، در آغاز آفرینش دنیوی خود کیومرس را که نخستین موجود فانی و نمادی از بشریت است، پدید میآورد و چون اهریمن یورش خود را به سوی زمین آغاز میکند، کیومرس به یاری اهورامزدا به بیهوشی فرو میرود و پس از ۳۰ سال مرگ به سراغش می آید. پس از مرگ به زمین میافتد، پیکر او فلزها را در دل زمین پدید میآورد و تخمه او در نور خورشید پالوده میشود و "سپندارمزد" الههی زمین آن را دریافت میکند و ثمرهی آن دو شاخه ریواسی است که سبز میشوند و نخستین زوج انسانی "مشی" و "مشیانه" از این دو شاخه ریواس پدید میآیند.»

اسفندگان نام جشنی است که در اسفند روز از اسفندماه برگزار میشود و به اسپندارگان یا جشن مزدگیران هم نامور است. سپندارمزد نام یکی دیگر از امشاسپندان آیین مزدیسنی است. این نام به چم(:معنی) اندیشهی سپندینه(:مقدس) و در فارسی به گونههای سپندارمز، اسپندارمز، اسفندارمز، اسفندارمد، اسفند به کار رفته است. ابوریحان بیرونی دربارهی آیینهای این جشن میگوید: «در دوران گذشته این روز عید زنان بوده و در این روز مردان به زنان بخشش میکردهاند و هنوز هم این رسم در اصفهان و ری و دیگر بلدان پهله برجای مانده و به فارسی به مزدگیران نامور است. زرتشتیان به پاس بزر گداشت جایگاه زن هر سال جشن اسفندگان یا سپندارمزدگان را برگزار میکنند. این آیین در ۲۹ بهمن ماه سالنمای رسمی کشور که در گاهشمار زرتشتی روز سپندارمز از ماه اسفند است، برگزار میشود. اسفند، یا سپندارمز، در اوستا به گونهی «سپنته آرمیتی» آمده است. این واژه به چم فروتنی و بردباری است. نام یکی از امشاسپندان و نام پنجمین روز هر ماه در گاهشمار ۳۰ روزهی زرتشتیان

است. جشن اسفندگان را به نام زنان نیکو کار و پاکدامن گرامی میدارند. در بیشتر شهرها و روستاهای زرتشتی نشین این روز را به نام روز زن و روز مادر جشن ميگيرند.

گویا آن گروه از جشنها که از دیرباز که در این سرزمین برپا بوده است و بهویژه با گردش فصلهای سال پیوند دارد به گونهی جشنهای ملی درآمده و در ایران برگزار میشوند. نمونهی آشکار آن نوروز است که هم زرتشتیان و دیگر ایرانیان برگزار میکنند. اما جشنهایی که پایه و اصل دینی و زرتشتی داشته است همچنان تنها در درون هازمان زرتشتی برجای ماندهاند و گهنبارها نمونهی روشن آنها است. جشنهایی مانند تیر گان و مهرگان، جدای از ریشهی تاریخی خود بیشتر به زرتشتیان ویژه شدهاند.

داستان امیر اتور رومی «کلودیوس» و باور او دربارهی این که سربازهای بیهمسر سربازهای توانمندتری هستند و داستان عاشقانهی کشیش آن زمان والنتیوس که با جشن سیندارمزدگان همزمانی دارد را بسیار شنیدهایم. داستانی که به نادرستی و به شوند کو تهبینی و بی فکری شماری، شوریختانه با جشن سیندارمزدگان که ریشهای کهن و ماندگار دارد یکی شده است. داستان ولنتاین، روز به دار آویختهشدن این کشیش به شوند دل باختن به یک دختر در زندان را به نماد روز عشاق یاس میدارد جدای از این که نماد فروزهی «سپنتا آرمیتی» یا عشق و دلدادگی است و با زمین که نماد عشق و بالندگی است پیوند دارد، در تراز؛ داستان کشیش عاشق نیست و نمیتوان آنها را با هم سنجيد.

این روزها نیز کم نیستند بانوان دلیر و پارسایی که در کارهایی جاودانه گام برمیدارند. گامهایی هرچند کوچک ولى چون ياقوت گهربار. دهشمنداني که دست کودکان بیمار و نیازمند را میگیرند، یزشکانی که دلهایشان برای بیماران میتید، دبیران و آموزگارانی که اندیشهها را پربارتر میسازند و در کنار اینها از مهر و جان خود در بدن یک موجود زنده از جنس خودشان میدمند و به او زندگانی میبخشند. بانوانی که هر دم میکوشند تا نام بانوی ایرانی را در جهان فریاد کنند و بر افتخار جاودانهی این مرزوبوم بیافزایند. همت بلند ای

### فردیثگای ورکشتی ورکشتی ویشاری ویدی ادائی

#### با سیاس از خانواده محترم امانی

روانشاد مهندس بهمن امانی در سال ۱۳۰۶ شمسی در شهر یزد زاده شدند. تحصیلات ابتدایی را در یزد و دوره متوسطه را

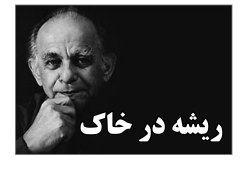
در دبیرستان فیروزبهرام تهران سپري نمودند و ديپلم طبيعي را از دبيرستان البرد دريافت نمودند. درجه مهندسی را از دانشکده کشاورزی کرج کسب و در وزارت کشاورزي مشغول به کار شدند.ایشان پس از چند سال خدمت در استان هاي گيلان و گرگان به تهران منتقل و در موسسه بررسی آفات و بیماري هاي گیاهي مشغول به تحقیق در زمینه باکتری های بیماری زای گیاهان گشتند. ایشان در سال ۱۳٤۲ جزء پنج تن محقق برتر منتخب از دانشگاه ها و مراکز تحقیقی ایران بودند که پس از طی مراحل سخت مصاحبه و گزینش از طرف شورای فرهنگی بریتانیا به انگلستان اعزام شدند.مهندس اماني در يكي از موسسات تحقیقاتی در شهر Harden مشغول به تحقبق در رشته بیماري هاي باكتریایي

گیاهی گردیدند. ایشان پس از بازگشت به تهران برای اولین بار در ایران آزمایشگاه بیماری های باکتریایی گیاهی را در موسسه بررسی و بیماری های گیاهی تهران تأسیس نمودند.ایشان با ازمایش هاي بیوشیمیایي و گلخانه اي متعدد بر روي باکتری های جدا شده از نمونه هاي بیماري كه از مزارع و باغات سراسر كشور توسط ايشان جمع آوري مي گرديد يا به آزمايشگاه ارسال می شد نوع باکتری های عامل بیماری زا را تشخیص و راه های مبارزه با آن را توصیه و گسترش می دادند. با این کار خیلی از مزارع و باغ های کشور از نابودی نجات یافتند.ایشان دو دوره عضو هیات تحریریه مجله علمی بیماری های گیاهی موسسه بررسی آفات و بیماری های گیاهی بودند و مقالات زیادي از ایشان به دو زبان فارسی و انگلیسی در مورد باکتري هاي بیماري زایی گیاهی که براي اولین در ایران گزارش مي کردند چاپ گردید و در راه بهبود مزارع و باغ هاي کشور مورد استفاده قرار گرفته. ایشان در تهیه جزواتی که به زبان ساده برای کمك به کشاورزان



مختلف گیاهی که توسط اداره ترویج وزارت کشاورزي تهیه می شد سهم به سزایی داشتند. مهندس اماني براي اولين بار باكتري هاي عامل بیماری های گیاهی ایران را به انگلستان ارسال نمودند که در کلکسیون باکتري هاي بين المللی نگهداری می شود و از این رو در نقشه انتشار جغرافیای بیماری های باکتریای که در بخش حفظ نباتات وزارت كشاورزي انگلستان منتشر می شد نام ایران در این نقشه ذکر شد.مهندس اماني بيماري هاي باكتريايي را با توجه به کیفیت و علایم بیماری نامگذاری غودند.مقالات تحقیقاتی مهندس امانی در دانشكده هاي كشاورزي سراسر كشور ايران در بخش حفظ نباتات تدريس مي شود. ایشان پس از ۳۱ سال خدمت تأثیر گزار در سال ۱۳۵۸ شمسی بازنشسته شدند. در سال ۱۹۹۶ میلادی به آمریکا مهاجرت و در سال ۲۰۰۶ میلادي به دنبال یك سكته مغزي ناگهاني در شهر لاس وگاس چشم از جهان فروبستند. حاصل ازدواج ايشان با بانو هما ايراني سه فرزند به نام های گلنار ، دکتر رامین و دکتر رامبد اماني مي باشد. يادش هميشه گرامي باد

و باغداران در مبارزه و شناسایی بیماري هاي



تو از این دشت خشک تشنه روزی کوچ خواهی کرد

و اشک من ترا بدرود خواهد گفت. نگاهت تلخ و افسرده است. دلت را خار خار نا امیدی سخت آزرده است. غم این نابسامانی همه توش وتوانت را زتن برده است.

تو با خون و عرق این جنگل پژمرده را رنگ و رمق دادی. تو با دست تهی با آن همه طوفان بنیان کن در افتادی. تو را کوچیدن از این خاک ،دل بر کندن از جان است. تو را با برگ برگ این چمن پیوند پنهان است. تو را این ابر ظلمت گستر بی رحم بی باران تو را این خشکسالی های پی در پی تو را از نیمه ره بر گشتن یاران تو را تزویر غمخواران زیا افکند تو را هنگامه شوم شغالان بانگ بی تعطیل زاغان در ستوه آورد.

> تو با پیشانی پاک نجیب خویش که از آن سوی گندمزار طلوع با شکوهش خوشتر از صد تاج خورشید است تو با آن گونه های سوخته از آفتاب دشت تو با آن چهره افروخته از آتش غیرت که در چشمان من والاتر از صد جام جمشید است

تو با چشمان غمباری که روزی چشمه جوشان شادی بود و اینک حسرت و افسوس بر آن سایه افکنده ست خواهی رفت. و اشک من ترا بدروردخواهد گفت من اینجا ریشه در خاکم من اینجا عاشق این خاک اگر آلوده یا پاکم من اینجا تا نفس باقیست می مانم من از اینجا چه می خواهم، غی دانم؟!

امید روشنائی گر چه در این تیره گیهانیست من اینجا باز در این دشت خشک تشنه می رانم من اینجا روزی آخر از دل این خاک با دست تهی گل بر می افشانم من اینجا روزی آخر از ستیغ کوه چون خورشید سرود فتح مي خوانم و می دانم تو روزی باز خواهی گشت

## مین کوروز ایرائی هر چاریانی مین سالهی دینی

منصور شوقی یزدی، با ساخت چایخانههای ایرانی، سنتهای قدیمی را احیا کرده و نوروز را در همین چاپخانهها زنده میکند

نوروز ایرانی در چایخانههای صد سالهی هند

کافههای ایرانی که در هند افتتاح شدهاند، همان چایخانههای وطنی خودمان هستند اما با طعم و بوی تند فلفل قرمز هندی. کافههایی که بعد از مهاجرت ایرانیان به هند پا گرفت و هنوز هم باقی مانده است. این گزارش، داستان نوه بنیانگذار کافههای ایرانی را روایت میکند که در کنار شغل اصلی، سنت نیاکانی را هم حفظ و یك چایخانه جذاب و دیدنی در هند بنیان گذاشته است. این کافه، در روزهای معمول سال کارش خدمترسانی به مردم است اما چند روز مانده به سال نو، حال و هوای تازهای به خودش می گیرد.

موضوع گزارش ما کافهای 24 متری در شهر شلوغ ببئی است. مهمان و سوژه مصاحبه هم دكتر منصور شوقى يزدى، فيلمساز 58 ساله ایرانی ساکن هندوستان است. کافهی «چای ایرانی» آقای شوقی پر از وسایل قدیمی است که آدم را یاد ایران میاندازد؛ صندلیهای لهستانی، استکانهای کمرباریک و....

منصور شوقی یزدی که سالهاست در هندوستان زندگی کرده، هنوز هم سنتهای قدیمی را خوب به یاددارد و تلاش میکند تا آنها را برگزار کند. پدربزرگ او ایدهی راهاندازی کافههای ایرانی را سالها پیش بیان كرد و حالا سالهاست كه شغل خانوادگيشان دست به دست می چرخد. آقا منصور حالا خودش یک صاحب کافه تمام عیار به حساب مىآيد. او با ذوق و شوق درباره تمام وسايلى که در اینجا چیدهشدهاند، توضیح میدهد و دستهایش را در هوا میچرخاند: «صندلی لهستانی مثل امضای کافه ایرانی میماند. این صندلیها را از لهستان به اینجا آوردند ولی متاسفانه دیگر از آنها تولید نمی شود.»

#### كافه ايراني چطور راه افتاد؟

یک سالی طول کشید تا دکتر یزدی بازار «چور» بمبئی را زیر و رو کند و بتواند آنجایی را که واقعا دنبالش بود پیدا کند. او حالا یک کافه جمع و جور دارد با کاشیهایی نقشدار ایرانی و کتری و سماوری که از ایران آمدهاند. دیوارهاي کافه از آیینه پر شدهاند. وقتي متوجه نگاههاي ما به در و دیوار می شود می خندد و می گوید: «اینجوری حواس صاحب مغازه به مشتری ها بیشتر جمع می شود.»

شغل اصلی منصور فیلمسازی است اما در کنار اینها، یك مرد چایخانهدار است. خودش درباره این حرفه اینطور توضیح میدهد: «خاندان ما از دهه 1890 میلادی با چایخانهها سر و کار داشتهاند و این حرفه نیاکانی ما بوده. پدرم چایخانهاي در همین حوالي چایخانه اي داشت که در دهه 1980 آن را به شریکش فروخت. امروز آنجا یك داروخانه شده و من این مغازه را در گوشه دیگری از این شهر ساختهام تا فرهنگ ایرانیمان نمیرد.»

او دو سال پيش فيلم مستندي ساخت تا چايخانهها و فرهنگي كه كافههاي ايراني در هند ایجاد کردهاند را به تصویر بکشد؛ چایخانههایی که میشود آثارشان را در شهرهای بمبئی، پونا

کافههای ایرانی، نقش قنادی را هم بازی میکنند و غیر از چای داغ، کیک، باقلوا و شیرینیهای مختلفی را سرو میکنند.

بعضی خوراکهای سبک هم البته در اینجا هست. یک چیزی شبیه رستوران، کافه و قنادی در یک مکان. همین بخش از کافههای ایرانی است که در زمانهایی مثل نوروز جذابشان میکند. این منوها به زبان فارسی و هندی هستند و از شیرینیهای محبوب هندی تا باقلوا، حلوا یا بستنی وانیلی و شكلاتي يا حتى آلبالو يلو هم در آنها ديده می شود. این رستورانها به مشتریان ایرانی و هندی سرویس میدهند و در نوروز کارشان



#### و حيدرآباد ديد.

#### چایخانهها چطور یا گرفتند؟

«یزدي» که پدربزرگش چايخانه یا اینطور که در آنور آبها مرسوم است، «کافه ایراني» را بنیاد گذاشته، از اهمیت چاي در بین ایرانيها می گوید: «مردان جوان بعدازظهرها دور هم جمع مي شدند، چاي گرم مينوشيدند و درباره وطنشان حرف ميزدند. گاهي هم کسي بقيه را چاي مهمان میکند و به همین دلیل است که کار فروش چاي داغ رواج پیدا کرده است.»

حسابی سکه میشود.

كافهداران ايراني خيلي تلاش ميكنند، خانواده و به خصوص جوانانشان را به این شغل جذب کنند. گاهی هم جوانانی جذب این شغل قدیمی میشوند اما هرچه هست، کافههای ایرانی زیاد حال و روز خوشی ندارند و رو

به فراموشیاند. همین هم هست که این فیلسماز ایرانی به ساخت یک فیلم در این باره ترغیب شده است. او که پدربزرگش سالها پیش به هندوستان مهاجرت کرده، هنوز خودش را یک ایرانی میداند و میگوید: «به نظرم با از بین رفتن کافههای ایرانی ما بخشی از فرهنگ هند را از دست میدهیم. برای همین به عنوان یک ایرانی وظیفه خودم دانستم که سراغ این بخش از فرهنگ بمبئی

محمدحسن پسر 31 ساله شوقی اغلب ساعات روزش را در این کافه میگذراند و اینجا را می گرداند. او لباسی ایرانی بر تن دارد؛ شلواری گشاد، با شالی بر کمر و گیوهای بر پا. درست شبیه نقاشیهای قدیمی کمال الملک. یدر درباره او میگوید: «محمد حسن با پوشیدن همین لباسهای قدیمی رقابتی میان کافههای ایرانی شکل داده تا بقیه هم به جنب و جوش بیفتند. هر یکشنبه هم خودش شخصا برای مشتریها چای و شیرینی سرو میکند.»

بر در و دیوار کافه ایرانی آقای «شوقی یزدی» تابلوهای مختلفی نصب شده که قوانین کافهنشینی را به مردم یادآوری میکند. در این تابلوها نوشته شده است: «نشستن بیجا مانع کسب است» و «شانه کردن مو ممنوع است». قیمتهای اینجا، مثل بقیه رستورانها و كافههاست اما كساني كه با يونيفورم مدرسه اينجا آمده باشند و البته، افسران يليس تخفیف ده درصدی خواهند داشت.

#### فيلم خانهبه دوشهاى ايرانى

«شوقی یزدی» گرچه اینجا را ساخته و عشق نیاکانیاش، چایخانهداری است اما خودش میگوید: «کار اصلیام فیلمسازی است و این كافه را به خاطر يول و درآمد نساختهام. اين وظیفه اجدادی بود و آن یکی، حرفهای برای گذراندن زندگی.» او از سال 2007 چندین فیلم را در رابطه با مردم هند یا مهاجران ایرانی در هند ساخته است. یکی از آنها با عنوان «خانهبه دوش» داستان ایرانیانی را روایت میکند که حدود 500 سال پیش به هندوستان رفتند و امیدوار بودند با بهتر شدن شرایط دوباره به وطنشان برگردند. پدربزرگ خود او یکی از همین مهاجرانی است که البته زمان مهاجرتش چند صد سالی با این مستند تفاوت زمانی دارد اما آنچه بر سرش آمده و سختیهایی که کشیده، بیشباهت به مردم 500 سال پيش نبوده است.

پیش از این که به اینجا بیاییم، «یزدی» گفت:

«قبل از آمدن شماپیرمردی را همین حوالی دیدم که دنبال یک کافه ایرانی میگشت. همییشه از دیدن این افراد خوشحال میشوم چون همینآدمها به مشتریهای پرو پاقرص کافهها تبدیل می شوندو آنجا را زنده نگه می دارند. امیدوارم روزی یک جوان مرا در خیابان گیر بیاورد و بیرسد:



«آقا ببخشید. کافه ایرانی ندیدید؟!»

#### راه و رسم کافهداری

می گوید: »آقای دانش نژادکی، صاحب رفیق بغدادی، یکی از روزنامهنگارانی که سالها در حوزه کافههای ایرانی در هند پژوهش کافهای به نام پاریس در شهر مِئی، رسم

> کرده و گزارش نوشته، درباره فرهنگ این کافهها سیستم ویژه خوشامدگویی مهمانان که هنوز هم جریان دارد، میگوید: «فرق ندارد معروف باشید یا یک آدم معمولی. در کافههای ایرانی با همه افراد و مشترىها يكسان برخورد مىشود. البته نسبت به دهه 1950 كه 400 كافه ايراني در شهر فعال بود، اینروزها تعدادشان خیلی کمتر شده است و فقط حدود 30 کافه باز هستند ولی همینها هم مشتریهای خاص خودشان را دارند. خودم همیشه با حضور در این کافهها یاد روزهای دانشکده میآفتم و یاتوقهایی که با بچهها راه میانداختیم. دکور اینجا هم کلی

و سیستم ویژهای دارد. اگر حتی قرار باشد یک بسکوییت سفارش دهید، باید حتما یکی را تست كنيد. بعد اگر جنس را پسنديديد، مىتوانيد آن را سفارش دهيد. رد يا قبول سفارش هم روش ویژهای دارد و باید با دست راست، درخواستشان را

حرف برای گفتن دارد. نصف خاطرات اینجا از

اینطور که رفیق بغدادی میگوید، کافههای

ایرانی اولین چایخانههای شهر بودند که

جعبه موسیقی داشتند. منظور همان جعبه

چوبی است که قبل از آمدن رادیو برای گوش

دادن به موسیقی استفاده میشد. روزنامه

هم حضورش در این فضا چشمگیر بود. مردم

دور هم جمع میشدند، چای مینوشیدند و

از اتفاقات روز باخیر میشدند. درست شبیه همان چیزی که در ایران جریان داشته است.

هر صفحه روزنامه روی یکی از میزها قرار

داده میشد. هرکس، بخش مورد علاقهاش

را میخواند و تکههای مهم را برای دیگران

سیمین پتل، یکی از فعالان فرهنگی درباره

رسم و رسوم ویژه این کافههای ایرانی

تعریف میکرد.»

چیدمان وسایلش است.»

با سپاس از بانو مهرانگیز جم زاده برای همیاری در بخش نودادها و در دسترس گذاشتن فرتورها

فهرست کارهای انجام شده در سه ماهه گذشته در مرکز زرتشتیان کالیفرنیا با یاری گروه مديران:

- یکشنبه ها برنامه نیایش همراه با نونهالان کلاسهای مرکز برگزار میشود.
- سخنرانی فرزانگان هومر آبرامیان در باره فرهنگ جهانی کورش بزرگ و مازیار قویدل در باره ایلیاد هومر در برابر شاهنامه فردوسی.
- مسابقات تخته نرد در سالن مروارید مرکز زرتشتیان کالیفرنیا اورنج کانتی به سرپرستی فرزانگان روزبه کسروی و شاهجهان کسروی.



- كنسرت گروه ترنگ.
- سخنرانی فرزانه دکتر اردشیر انوشیروانی با فرنام "خشونت در خانواده".
- روز جهانی کودک با نیایش نونهالان کلاسهای مرکز برگزار گردید و سپس فیلم كارتون به نمايش گذاشته شد.
- سخنرانی فرزانه شهروز اش در مورد " باورها" پس از نیایش موبد اشکان باستانی و در پایان آهنگ اشم وهو و یتا اهو ویریو خوانده شد.
- از سوی City of Hope در مرکز برنامه آزمایش آب دهان برای پیدا کردن همانندي مغز استخوان.
- گروه پیوند شب چله را با شکوه بسیار برگزار کردند. در آنشب افزون بر آهنگهای سنتی با آهنگ های شادی انگیز و ترانه های گوناگون از استانهای ایران با آوای گرم و دلنشين خواننده خوش آواز مهربانو گودرز همراه با چامه خواني، فال حافظ و برنامه های ویژه شب چله و شام در مرکز برگزار نمودند.
- مراسم درگذشت اشوزرتشت در مرکز با اوستاخوانی موبد آرش کسروی آغاز و سپس برای اولین بار مسابقه دینی برای کودکان ۷ تا ۱۴ سال توسط لاله شهریاری برگزار گردید و به برندگان جوایزی داده شد.
  - شب سال نو میلادی ۲۰۱۶ همراه با دی جی ۵ژولیوس ۱ با شام و شامپاین.



- گهنبار چهره میدیازرمگاه که برای بزرگداشت آفرینش جانوران و جشن میان زمستان میباشد در روز فروردین ایزد و دی ماه به سرپرستی منیژه اردشیری در مرکز برگزار شد. همچنین در آنروز از سوی National Geographic Society ازمراسم فیلمبرداری شد.
- فرزانه بهمن مالی زاده در مورد ایزدی ها که در کوههای سینجار کردستان میباشند در مرکز سخنرانی کردند و فیلم نشان دادند و دهش برای ایزدی ها جمع آوری شد. - سالروز درگذشت روانشاد بانو مروارید اردشیر امانت گیو با اوستاخوانی موبد اشکان باستانی در مرکز انجام گردید و بانو شیدا انوشیروانی در باره آن روانشاد و زندگی ایشان سخنانی گفتند.
- با فراخوانی گروه زنهارداران مرکز زرتشتیان کالیفرنیا سه گروه مدیران لس



آنجلس - اورنح کانتی و ساندیگو در باره کارهای انجام شده وبرنامه های آینده خود همگان را آگاه نمودند.

- جشن سده همراه با آتش افروزی و اوستاخوانی موبدان و آوای خوش کودکان بدور آتش و برنامه های شاد هنری و فرهنگی با شرکت چشم گیری از همکیشان و هموندان و دوستداران انجام گردید. سپس در پایان همراه با □دی جی اشکان □ رقص و پایکوبی انجام شد.
- اردوی زمستانی گروه آموزش مرکز برای کودکان ۷ تا ۱۳ سال با گروهی از آموز گاران در مرکز برگزار شد.
- پرسه همگانی اورمزد و اسفندماه با اوستاخوانی موبد در مرکز برگزار شد و همچنین به فراخور سالروز درگذشت روانشاد بانو فرنگیس کیخسرو شاهرخ یگانگی از ایشا ن یاد شدو فرزانگان دکتر جعفری - ایراندحت جهانیان- مهین بانو ساسانی و آقای دکتر سهراب ساسانی در باره آن روانشاد سخن گفتند.

سیاسگزاری

با سیاس از گروه آموزش مرکز زرتشتیان کالیفرنیا برای برگزاری اردوی دوروزه نونهالان در مركز.

مركز زرتشتيان كاليفرنيا بر آنست كه:

- دیوارها و سقف تالار مروارید را زیبا سازی نماید.
- شیشه های پنجره و همچنین سقف نیایشگاه مرکز را نگارگری و زیباسازی نماید. از همه همکیشان طراح درخواست میشود طرحهای پیشنهادی خود را به انجمن مدیران بفرستند. به بهترین طرح جایزه داده خواهد شد.

از كليه دهشمندن درخواست ميشود كه با دهش خود ما را در اين كار مهم ياري دهند. چهره نما آگهی می پذیرد.

> برای آگاهی بیشتر به مرکز زرتشتیان زنگ بزنید و یا به cinfo@czcjournal.org ایمیل بفرستید.

#### همكيشان گرامي:

برنامه های برگزار شده در سندیو گو به شرح زیر میباشد:

انجمن برگزار کننده گهنبار چهره میدیارمگاه بود که آقای موبد دکتر بانکی با آواز خوش اوستا خوانی کردند و در پایان با میوه و لرک و آش از بهدینان پذیرایی گردید. برنامه کلاسهای آموزشی و دینی به روال خود دردومین هفته هر ماه برگزارمی گردد. گردهمایی مردان دردومین دوشنبه هر ماه در رستوران سکوادرن برگزار می گردد. برنامه های آینده

گهنبار در ۱۳ مارچ برنامه نوروز ۱۳۹۵ در ۱۸ مارچ پیکار ورزشی والیبال در ۲۷ مارچ

#### خير انديشان كه به انجمن سن ديگو ياري نمودند:

شیرین رستم خسرویانی به نامگانه روانشاد سروش اختر خاوری ۱۰۰ دلار مهرزاد ماندگار به نامگانه مهربان ماندگار ۲۰۰ دلار مهین کاویانی به نامگانه روانشادان پروین و خدایار کاویانی ۱۰۰ دلار بهرام بزرگ چمی به نامگانه شادروانان بانو وکیخسرو بزرگ چمی ۱۰۰ دلار

پوران نمیرانیان ومهین ظهرابیان به نامگانه شادروان خسرو نمیرانیان ۵۰ دلار

پروین خسرویانی ۲۰ دلار دینیار خسرویانی ۵۰دلار همايون دولت زاده ۲۰۰ دلار

پریسا عابدین پور ۱۰۱ دلار داریوش بوستانی و سلطان ککلری ۴۰ دلار

فرهاد كرماني ۲۰۰ دلار سيمين و منوچهر پوردهموبد ١٠١ دلار ميترا جاويدان ٥١ دلار

بیژن دولتشاهی ۵۰ دلار شهناز غیبی ۲۵ دلار

هما و پریدخت زرتشتی ۵۰۰ دلار

بهناز شهزادی و خانواده ۳۰۰ دلار

شاهرخ ترنجي ٢٠٠ دلارهر

#### خبرهای مرکز ولی-لس آنجلس

آیین پرسه روانشادان سیروس برخوردار , پرویز کیامنش ,شاهین شاملو و دولت یزدانی بیوکی در تالار شرکا و شیدفر, ساختمان آبادیان مرکز ولی - لس آنجلس برگزار گردید.

یادبود روانشادان رستم همتی و فرامرز حافظی در تالار شرکا و شیدفر , ساختمان آبادیان مرکز ولی - لس آنجلس برگزار گردید

#### دهشمندان

قای بهروز مهر خداوندی برای سر سال روانشاد جمشید مهر خداوندی ۱۰۱دلار آقای مک کریمی ماهی ۲۰ دلار برای ۳ ماه اخیر آقای منوچهر نمیری ۱۰۰۰ دلار خانم پريمرز فيروزگر يک دستگاه پيانو کتایون , ندا و آریا بنامگانه شادروان رستم فریدون حقیقی ۲۰۰ دلار آقای اردشیر , ارشیا بختییانی و خانم ویدا فروغی ۲۵۰۰ دلار آقای جمشید شاهرخ ۱۰۰ دلار آقای دکتر پاریبرز نامداری و بانو ماهرخ ۵۰۰ دلار خانم تاج جمشیدی بنامگانه شادروانان تابنده ایرانپور , بهرام جمشیدی , زرین تاج جمشیدی و سیما جمشیدی ۱۰۰ دلار خير انديش ٥٠٠ دلار خانوم فرشته مزدیسنی ۱۰۱ دلار خير انديش ١٠٠ دلار دکتر کوروش دیانت و بانو ۲۵۰ دلار د کتر شهرام قندهاری زاده و بانو ۱۰۰ دلار خانم فرنگیس منوچهری ۱۰۱ دلار







اوستاخواني

-۱ خانم مخمل اردشیری برای سرسال روانشاد فریبرز اردشیر گشتاسبی گوهرریزی ۱۰۱ دلار و بنامگانه آن روانشاد برای کمک به چاپ چهره نما ۱۰۱ دلار. -۲ خانم ملکه کمدار برای سر سال روانشاد منوچهر سروش کمدار ۲۰۰ دلار.

-۳ خانم مروارید غیبی برای سر سال روانشاد اختر مهربان غیبی ۵۰ دلار.

-۴ خانم مهین رشیدی برای آفرینگان خوانی روانشادان جمشید خدامراد رشیدی و بانو فرنگیس نوشیروانی ۳۰۰ دلار.

-۵ خانم اشرف پیرغیبی و فرزندان نسرین و رامین یادگاری برای سر سال روانشادان دینیار اسفندیار یادگاری و مهرانگیز اردشیر پیرغیبی ۲۰۲ دلار.

خانم شیرین و آقای مهربان امانت برای سر سال روانشاد بانو حکیم ۱۰۰۰دلار.

-۷ خانم هما امانی برای سر سال روانشاد بهمن کاووس امانی ۲۰۲ دلار.

-۸خانم گلنار امانی برای سرسال روانشاد بهمن کاووس امانی ۱۰۱ دلار.

-۹ آقای دکتر رامبد امانی برای سرسال روانشاد بهمن کاووس امانی ۱۰۱ دلار. ۱۰ – آقای دکتر رامین امانی برای سر سال روانشاد بهمن کاووس امانی ۱۰۰ دلار.

-۱۱ آقای رستم امانی برای سر سال روانشاد بهمن کاووس امانی ۵۰ دلار.

-۱۲ خانم گیتا جمشیدی برای سرسال روانشاد جمشید فریدون جمشیدی ۱۰۰ دلار.

-۱۳ خانم نازنین عزتی برای سرسال روانشاد سهراب پور عزتی ۱۰۱ دلار.

-۱۴ برای سرسال روانشاد اسفندیار رستم فرودیان ۱۰۱ دلار.

–۱۵ آقای دکترهرمز جاودانی برای سرسال روانشاد دکتر شروین خدارحم بهروزیان(جاودانی) ۱۰۱ دلار و بنامگانه آن روانشاد برای کمک به چاپ چهره نما ۱۰۰ دلار.

-۱۶ اقای دکتر هوشنگ فرشیدی برای سر سال روانشاد فرنگیس فرشیدی (شهریاری) ۲۵۰ دلار.



-۱۷ آقای رستم سلامتی برای خواندن آفرینگان گهنبار بنامگانه روانشاداردشیر بهرام سلامتي ۷۵ دلار.

–۱۸ خانم پریدخت و آقای هومن کامیار و خانم منیژه و آقای فرزاد کامیار برای سر سال روانشاد فرنگیس منفرد غیبی ۱۰۲ دلار.

-۱۹ خانم پروین آریانی هورمزدی برای اوستاخوانی روانشادان منصور شهریار اسفندیار آریانی- شهریار اسفندیار و فیروزه دستور رستم ۲۰۲ دلار.

-۲۰ خانم دلبر پرخیده برای سر سال روانشاد تیرانداز بمان پرخیده ۱۷۷ دلار.

-۲۱ خانم فرخنده خورسندیان برای سرسال روانشادان رستم فریدون حقیقی و شیرین ترک و فریدون خسرو ۱۵۰ دلار.

-۲۲ خانم مهین خورشیدین برای سرسال روانشاد رشید نامدار خورشیدیان ۱۰۱ دلار. –۲۳ خانم مهرانگیز جم زاده برای سیروزه روانشاد ناهید مرزبان مرزبانی جم زاده

-۲۴ خانم پروانه نمیری کلانتری برای سر سال روانشاد رشید ضیاتبری ۱۰۰ دلار. -۲۵ آقای بیژن شایسته برای سرسال روانشاداسفندیار داراب شایسته ۱۰۰ دلار. -۲۶ خانم مهرنوش زرتشتی برای سرسال روانشاد پروین مهربان پولاد زرتشتی ۱۰۰

#### پیام دل آرامی:

درگذشت روانشاد خداداد جهانگیر جمشیدی را به همسرایشان خانم پروین ترکی و فرزندان جهانگیر - جمشید - شیرین و فرهاد جمشیدی و خانواده های آنان و دوستان و آشنایان آن روانشاد دل آرامی داده ، شادی روان آن زنده یاد و تندرستی و دیرزیوی بازماندگان را از اهورامزدا خواستاریم.

درگذشت روانشاد منصور شهریار اسفندیار آریانی را به همسر ایشان خانم پروین هورمزدی آریانی و فرزندان سیما– سیمین و فیروزه آریانی و خانواده های آنان و دوستان و آشنایان دل آرامی داده ، شادی روان آن زنده یاد و تندرستی و شادکامی بازماندگان را از اهورامزدا خواستاریم.

درگذشت روانشاد ناهید مرزبان مرزبانی جم زاده را به همسر ایشان فریدون جم زاده ، مادرو پدر ایشان دلبر خسرویانی و مرزبان مرزبانی وهمچنین خانم مهرانگیز جم زاده هموند گروه مدیران مرکز زرتشتیان کالیفرنیا و همه دوستان و آشنایان و خانواده آنان دل آرامی داده شادی روان آن زنده یاد و تندرستی و شکیبایی بازماندگان را از اهورامزدا خواستاريم.

درگذشت روانشاد ایران کامکار باستانیفر را به فرزندان آن روانشاد مهری- فریدون و میترا باستانیفر و خانواده های آنان و دوستان و آشنایان دل آرامی داده، شادی روان آن زنده یاد و تندرستی و دیرزیوی بازماندگان را از اهورامزدا خواستاریم.

درگذشت روانشاد بهمن میرزا مهربان رییس پارسی را به فرزند ایشان خانم پروانه رییس پارسی و نوه هایشان بهرام و مهرناز ایرانی و خانواده آنان و دوستان و آشنایان دل آرامی داده ، شادی روان آن زنده یاد و تندرستی و دیرزیوی بازماندگان را از اهورامزدا خواستاريم.

درگذشت روانشادان شاه فریدون بمان بنداری و خورسند بمان بنداری را به آقای بهنام بنداری و خانواده وخانم باربارا بنداری و خانواده و آقای رستم شیرمردیان هموند گرامی گروه مدیران مرکز زرتشتیان کالیفرنیا و خانواده و دوستان و آشنایان آن روانشادان دل آرامی داده شادی روان آن زنده یادان و تندرستی و دیرزیوی بازماندگان را از اهورامزدا خواستاریم.

درگذشت روانشاد رستم کیومرث آبادیان را به همسر ایشان بانو مهرانگیز فرهادیه وفرزندانشان کیومرث – کیارش و کورس آبادیان و خانواده و برادر ایشان آقای بهنام آبادیان و خانواده و خواهران ایشان بانوان مهین و بهین آبادیان و خانواده و دوستان و آشنایان دل آرامی داده، شادی روان آن زنده یاد و تندرستی و دیرزیوی بازماندگان را از اهورامزدا خواستاریم.

#### دهشمندان

-۱ تراست روانشاد مروارید گیو برای کمک به چاپ چهره نما ۱۶۰۰ دلار. -۲ آقای منوچهر موبدشاهی ۴۰۰۰ دلار.

-٣ خانم ليدا افخم بنامگانه روانشاد اسفنديار بهرام افخم ١٠٠ دلار.

+۴ آقای فرزین نوروزی بنامگانه روانشاد مهربایی خداداد نوروزی ۱۰۱ دلار.

ـ۵ آقای سهراب شهریاری بنامگانه روانشاد گلبانو جهانگیر نیرو شهریاری ۹۰۰ دلار. -۶ خانم شیرین و آقای دکتر سروش سروشیان ۱۱۰۰ دلار.

-٧ خانم پروين فروهر بنامگانه روانشاد تابنده همتي ١٠٠ دلار.

-۸ خانم فیت و آقای یدی محودزاده ۱۱۰۰ دلار.

-۹ خانم پریدخت و آقای خسرو ضیاتبری ۵۱۸ دلار.

-۱۰ خانم فرزانه و آقای مهران مهرفر ۳۵۰ دلار.

-۱۱ خانم ترانه و آقای فرهنگ غیبی ۳۵۰ دلار.

-۱۲ خانم فریبا پیرغیبی و آقای فرهاد گشتاسبی ۱۰۰ دلار.

-۱۳ آقای فرهاد فرزانه و خانم میترا کامور ۱۰۱ دلار.

-۱۴ خانم رامک رهنمون بنامگانه روانشاد پریدخت هرمزدیار کیخانزاده ۱۵۰ دلار.

-۱۵ خانم همایون خسرویانی بنامگانه روانشاد گشتاسب خدامراد کرمانی ۱۵۰ دلار.



-۱۶ آقای فرهاد کرمانی ۱۰۰ دلار.

-۱۷ حانم یانتریس و آقای بهرام بانکی ۱۵۰ دلار.

–۱۸ خانم شیرین سروشیان و آقای خسرو خسروی بنامگانه روانشادان تابنده موبدشاهی و افلاطون سروشيان ٥٠٠ دلار.

-۱۹ خانم گلرخ و آقای هوشنگ سیروسی ۳۰۰ دلار.



-۲۰ خانم پریرخ کیهانی بنامگانه روانشاد اردشیر خداداد کیهانی ۱۰۰ دلار.

-۲۳ خانم شیرین دماوندی بنامگانه روانشاد رستم دماوندی ۱۰۰ دلار.

-۲۴ آقای محسن زندیه برای کمک به چاپ چهره نما ۳۰۰ دلار.

-۲۲ خانم آرزو گشتاسبی و آقای شابهرام پولادزندی در ماه جولای ۲۰۱۵ سهامی به

-۲۱ خانم دلشاد و آقای مهربان یزدانی بیوکی ۲۰۱ دلار.

-۲۵آقای دکتر رستم و خانم میترا کاووسی ۵۰۰ دلار.

ارزش ۲۵۸۱۸ دلار به مرکز هدیه نمودند.

-۲۷ خانم دلبر خسرویانی و آقای مرزبان مرزبانی بنامگانه فرزندشان روانشاد ناهید مرزباني جم زاده ۵۰۰ دلار.

–۲۸ آقای فرهاد ماندگاری ۶۰۰۰ دلار دستمزد خود برای مدیرت ساختمان برادران فرهنگی (اردشیر ومهربان) را به مرکز دهش نمودند.



یشه ای در استکان آمد فرود تا بنوشد آنچه وا پس مانده بود کودکی -از شیطنت- بازی کنان! بست با دستش دهان استكان یشه دیگر طعمه اش را لب نزد جست تا از دام کودک وارهد خشك لب، ميگشت، حيران، راه جو زير و بالا ، بسته هر سو راه او روزنی می جست در دیوار و در تا به آزادی رســـد بار دگـــر هر چه بر جست تکاپو می فزود راه بیرون رفتن از چاهش نبود آنقدر کوبید بر دیوار سر تا فرو افتاد خونین بال و پر جان گرامی بود و آن نعمت لذیذ لیک آزادی گرامی تر ، عزیز





مشاور شیما دراملاک جهت خرید یا فروش هیر گونه املاک مسیکونی، تجاری یا زمین با بهترین خدمات

Tel: (818) 645-3134

email: bahirani@yahoo.com



California Zoroastriann Center 8952Hazard ave Westminster, Ca 92683 Non-profit Org
U.S. Postage
PAID
Permit No. 12300
Huntington Beach, CA 92647

### Chehreh Nama Publication of California Zoroastrian Center



Issue No. 177

March 2016

WWW.czcjournal.org

Zoroastrian - Identity
Zarathushtra's Birthday

NOWROOZ Celebration

#### **Editor's note:**

Our Zoroastrian identity is part of our core, it comes from obtaining knowledge, learning our history, observing our previous generation of loved ones, and the culture and nurture we received as we grew up. In this issue our guest editor and her invited writers explores Zoroastrian identity as it relates to young adults being raised in the Western world in a multicultural environment.

Spring is here and it is time for personal reflection; spring being a symbol of renewal of nature we should be reminded to renew this existence following Zarathustra's advice. We all have different strengths and can renew this existence in a multitude of ways. Whether it would be in the form of education, creativity, generosity or just mindfulness we can leave a foot print towards a better future. We celebrate spring equinox and Zarthushtra's birthday in March and honor the man who so brilliantly understood the human psyche and philosophy of good mind, and righteousness as professor Insler elaborates on that in "Human behavior and good thinking".

Wishing all of you a happy, healthy, and prosperous Nowruz around loved ones.

Ushta, Fariba

Are you graduating from college? Have you been accepted to a university this year? Let us celebrate with you by sharing your news with our readers. Please send your name, field and university's name to cninfo@czcjournal.org to be published in our next issue

Chehrenama accepts most of your advertisement for future issues. Please contact CZC office for details or email cninfo@czcjournal.org

California Zoroastrian Center 8952 Hazard Ave Westminster, CA 92683 Chehrenama's Email: cninfo@czcjournal.org

Tel: (714)893-4737 Fax: (866)741-2365 czc publication's website: www.czcjournal.org



You can now donate online to any czcpublication go to :

www.czcjournal.org and the bottom of the page you will see following

please consider donating to chehrehnama

Thank you

CZC will send you IRS accepted receipt for any amount of donation

Graphic Design & typesetting: Keikhosrow Yektahi Internet: Ramin Shahriari



#### Editorial Policy:

The opinions expressed in articles we publish are those of the authors, and may or may not respresent the views of the Editorial Board of Chehrehnama, or the Board of Directions of CZC Chehrenama is a quarterly publication published in March, June, September and December

This publication is printed with the help of donation from Morvarid Guiv Trust

ChehreNama has implemented a guest editor for each issue of the journal. The guest editor and their invited writers will produce two or more articles focused on a topic of importance in the context of the 21st century and present the Zoroastrian perspective on it.

In this issue we are pleased to introduce Trity Pourbahrami as our guest editor with her theme "Zoroastrian Identity"

## Is Zartoshti Identity Teachable?

By: Trity Pourbahrami

For several years now I have been leading a discussion group of young Zartoshti's on the topic of Ashu Zartosht's message. At the start of each year I ask the group to identify the topics that are of interest to them for discussion. Every year the topic of Zartoshti identity comes up as one of great interest. Typically, we begin by defining identity as a whole and brainstorming on the different aspects of one's identity. Then we ease into how being a Zartoshti fits into their greater identity. This becomes a very rich conversation where the class members share examples of their daily choices and interaction that relate to Asho Zartosht's teachings. They talk about being free to choose and be who they want to be. They give specific examples from a basketball game or at recess when they used their good thinking or Vohu Mano to help a friend or improve a situation. Around this point in the discussion, I try to throw them a curb ball and challenge them by asking questions such as:

How much of our Zartoshti identity comes from where we live?

How much of our Zartoshti identity comes from our parents?



Do we need to have an outward expression of our Zartoshti identity?

How are our actions as Zartoshti's different from those of other well intended, compassionate, and thoughtful individuals?

It fascinates me that at this point most often they look to me for "the right answer" to the questions. I remind them that the internal and group process they are experiencing to answer these questions are essential to them being a practicing Zartoshti. Asho Zartosht challenged himself and urged us to challenge ourselves to constantly question and increase our understanding of ourselves and our world. Only through this active and engaging process can we make the world a better place for ourselves and our community.

This year since I was given the opportunity to be a guest editor for Chehreh Nama, I asked my students to help me in engaging a larger group of Zartoshti's. In the following section, two of my students, Azadeh Hormozdiari and Shireen Dalal have written short pieces sharing their views on Zartoshti identity. I encourage you to read these pieces and e-mail me (trity.pourbahrami@gmail.com) with your thoughts and ideas on the subject of Zartoshti identity. Furthermore, if you are inspired to write on this topic, I encourage you to submit your own article on Zartoshti identity to Chehreh Nama or another community publication.

Also included in the following section, is an article by my friend and Zartoshti studies colleague Artemis Javanshir. We are both passionate about the teachings of Asho Zartosht and are constantly searching for innovative ways to share them with our students. We invite you to write to us and share your experiences and ideas on Zartoshti identity and whether it is teachable.



**Trity Pourbahrami** is the Director of Communications for the California Institute of Technology (Caltech) Division of Engineering and Applied Science and the Editor of the award winning publication ENGenious. She has Bachelor of Science degrees in Physics and Physiology and Masters degrees in Social Welfare and Public Administration. She is also a certified mediator and facilitator. Trity was

eleven years old when her family immigrated to Canada and succeeded to leave the Islamic Republic of Iran as well as the Iran-Iraq war. Trity and her husband Peter live in South Pasadena, California with their two daughters Neeku and Meena. The family enjoys being engaged and active in the Iranian and Zoroastrian communities.

## My Zartoshti Identity Journey

By: Artemis Javanshir

Is a Zartoshti Identity, something you gain over time as you grow up within a Zartoshti family? Attending different cultural celebrations; hearing songs of the Gathas or Avesta in Mabed; constantly smelling the OOd; seeing Faravahar with good thoughts, good words, good deeds; and hearing stories of suffrage as minorities; gives us an experience that people outside our community don't get. Are these experiences in childhood and adolescence the source of our religious identity? However Zartoshti religion is a universal one, open to all, and what about those individuals who join our community after being raised within a different religious community? Can we say that those individuals lack the Zartoshti identity? Would it take time for them to acquire the sounds, smells, thought patterns, and behavioral trends of our community? Furthermore, what about those Zartoshtis who were raised in the United States versus those raised in Iran, India or a different part of the world? How would their Zartoshti identity be similar or different?

As a small child my Zartoshti identity was summarized in good thoughts, good words, good deeds as well as the Ashem Vohu song which I had memorized without understanding its meaning. As a teenager, eager to learn about philosophy, I started reading about different religions and I was fortunate to have a knowledgeable individual who was willing to spend his precious time teaching the youth including me. Reading the Gathas under Dr. Ali Jafarey's guidance and trying to understand it was very hard for me.



I have come to realize that it takes a degree of maturity to

grasp its value and message. What I understood at the time made sense to me. It was logical and yet modern. That convinced me to call myself a Zartoshti by choice.

Now that I'm much older and have the privilege to learn with the 9-12 year old students in my class, I am revisiting the Gathas I read as a teenager, and am understanding it from a much more mature point of view. How has this impacted my Zartoshti identity? Today, my Zartoshti identity incorporates predominantly the Manthras of the Gathas. The daily challenge of making decisions as an individual who strives to think for herself and be free from other influences. To make the better choice, the struggle to not get caught up in the daily routine of life, but rather to consciously think about what will make this world a better place and what role I am willing to play.

The Gathas as my principle Zartoshti identity has helped me see past the barriers between Zartoshtis born in Iran, US, India, Europe, and all other places on this planet and the greater universe. It does not matter if one is born within a Zartoshti community or not. What matters is the journey. I'm still on and enjoying my Zartoshi identity journey using the Gathas. It is incredible how the 17 songs of the Gathas are so simple and yet so deep.

**Artemis Javanshir** migrated to United States in 1980 due to the Iranian Revolution. She has her first bachelors degree in Electrical Engineering with an emphasis in



communication and her second bachelors degree in Dental Hygiene. She is currently working as a dental hygienists in Southern California. As a youth she has was a member of the Zoroastrian Youth committee and enjoyed organizing events with fellow members. Her interests in learning about

her religious and cultural roots have been encouraged by her parents who are both free thinkers. Currently, Artemis is enjoying teaching and learning about Persian history and the Gathas with her students at the Valley division of the California Zoroastrian Center.

## The Elements of My Zoroastrian identity

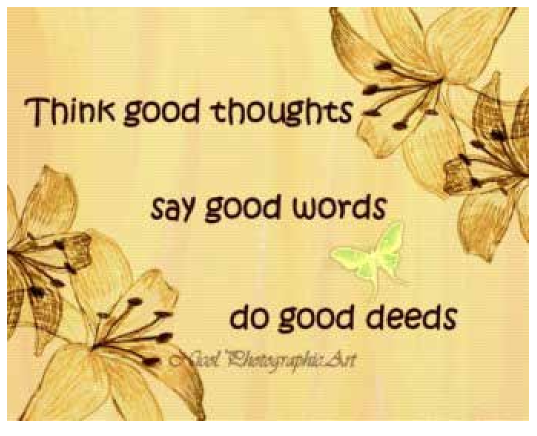
By: Azadeh Hormozdiari

There are many elements to my Zoroastrian identity. They include Zaratoshtra's teaching from the Gathas, our righteous way of life, the freedome and equality of sexes, and our immigrant experiences.

First of all I think that because the Gathas are a very large part of the Zoroastrian faith they are also an important party of my identity. They are important because they are Ashoo Zartosht's own words. Ashoo Zartosht's words are the

building blocks of our faith. Secondly, as Zoroastrians we are taught to be righteous through good thoughts, good words and good deeds. This way of life forms our identity. I recently attended a presentation by Shahrooz Ash where he shared an experience of his. Once when he was in a bank, a man noticed his faravahar and asked him if he was a Zoroastrian. When he received a positive answer, the man told the people around him that if they leave a 1000 dollars on their car a Zoroastrian would not touch it whereas if they leave one dollar in their car. non-Zoroastrians are likely to break their window to grab it. This story has always made me feel proud of being Zorasrtrian. This has made me feel proud because we live in a world

Finally, I think a central part of the Zoroastrian identity is that of being immigrants. We have immigrated from Iran to India and then to all over the world including the United States. I really like the story of the immigration of the Iranians to India when the Indian ruler told the Zoroastrians, who had just arrived at the shores after a long boat journey, that they couldn't stay in India. He showed them a full glass of milk and said that the glass of milk represents India, it was full and if any more people came it would overflow. The legend goes that at this moment a Zoroastrian came and said that allowing Zoroastrians into india would be like adding sugar to the milk which will not make it overflow, just sweeten it. In conclusion, my Zoroastrian identity as well as the overall Zoroastrian community identity is not formed by just one element or experience but rather through a large variety.



today where people would break a window to get money whether it is for a positive or negative reason. Not all non-zarothoshti's would do this, but many people today would. I also believe that freedom is an extremely large part of the Zoroastrian identity. We have more individual freedom, including equality between the sexes, than many other religions such as Christianity and Judaism. For example, I go to a Catholic school and I have learned that there has never been a female Pope. Therefore I think our religion is more fair than others.

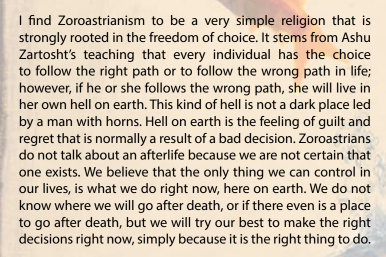


#### Azadeh Hormozdiari

is a 7th grader who enjoys learning about Zoroastrianism at herSunday school. She is born and raised in California, but has a strong interest in her Iranian-Zoroastrian roots. In her free time she enjoys playing basketball.

## Some Thoughts on My Zoroastrian Identity

By: Shireen Dalal



I think that the Ashem Vohu prayer nicely expresses the general ideas of Zoroastrianism. My preferred translation is, "Righteousness is the highest virtue. It leads to enlightened happiness. This radiant happiness comes to the person who is righteous for the sake of righteousness alone, and not for any reward, or fear of punishment." As Zoroastrians, we use



**Shireen** is a sophomore at Louisville High School. She is an avid golfer and plays on the school varsity team. She also plays the piano and various percussion instruments.

our good thoughts, good words, and good deeds because it is righteous. We do not choose the path or righteousness because we will be rewarded in a beautiful afterlife, or because if we do not, then we will be punished by God. We choose the path of righteousness because that is what Zoroastrians do.

As a student at a Catholic high school, I have learned that a very important aspect of Catholicism is faith. Catholics are asked to believe. They are asked to follow, and to live their life a certain way, so that when they die, they can live eternally in heaven. They are told that if they live by Catholic standards, then they will go to heaven, but if they do not live a Catholic life, they will spend eternity in hell. They are told to live a certain way, because if they do not, they will have to suffer the consequences in afterlife. An afterlife that has not been proven to exist. Even though there is no evidence of an afterlife, they still believe it. I think this is the difference between Zoroastrianism and other religions. Other religions, such as Judaism, Islam, and Christianity, ask their followers to take a leap of faith. Zoroastrians are told to think for themselves. As Zoroastrians, we understand that we have a conscience, and that we have the ability to choose between right and wrong. This is the key factor that distinguishes us from others, and I take great pride in what Zoroastrianism stands for.

### **Bone Marrow Drive**

Dear Friends,



Thank you so much for your outpouring of support for a fellow Zoroastrian! It means so much to the Sohrabian family and to our community to see us all united for a great cause. Please see the letter below from Kamron himself.

I wanted to take a moment to thank you all for getting tested for a possible bone marrow match for me. As you all know, it is difficult to find a perfect match but the chances of finding it among my own ethnicity is much higher. I thank every one of you for taking the time out of your busy day to come and do this for me. Hopefully, they will find a match for me as well as many others whose lives can be saved if you are their match.

I look forward to the day that I can personally thank you and share with you my triumph.

Kamron Sohrabian

Warmest regards,

Fereshteh Yazdani-Khatibi (On behalf of CZC BOT)

### Parsi New Year



**Armin Motashaw** worked with Air India as Manager-Reservations and retired in

She loves writing, singing, and painting. She is married with a daughter and has 2 wonderful grandkids. Her husband retired as General Manager with African Textiles.

After the holy days of Muktad, including the 5 Gatha days, comes the Parsi New Year, on Roj Hormazd Mah Farvandin. Everyone eagerly awaits this, especially children who eagerly wait to wear new clothes, eat good food, sweets and get many gifts.

Normally we get up early, have a lavish breakfast of Sev-Dahi and other goodies; then after a head- bath, we go to the Agiyari. After offering prayers and sandalwood to the Holy Flames, we greet our friends and relatives. Taking blessings from the elders is a must, and has to be inculcated into little ones.

Bawajis are foodies, so its food, food and more food. After some beer or wine, lunch normally is the traditional Dhan-Daar-Patiyo or fried fish, followed by traditional Indian Mithai(sweets) like Mawa-ni-boi or kani-na-paan etc. the elderly take a siesta and the young get hooked to the mobile, calling their friends. Evening is party time, when relatives and friends all have a rollicking time; followed by a a toast with tinkling crystal glasses, then a sumptuous (chicken fadcha, mutton-Pullav- Daar or Raita and of course yummy dessert) meal. (dinner-cum-dance).

It is sad, that after migration, we Parsis forgot to add the leap-year extra day, to our Parsi calender. (Some say, earlier, a month was added after 120 years). Whatever should have been the practice, it was missed out and hence the Iranian calender n Shenshai Parsi calendars now differ. (There is even a Kadmi calender which is different from the the Shenshai by one month). Personally I feel, one single calender would unite us. Wouldn't it be more fun, if Zarthostis world over would celebrate one common New-Year. There would be solidarity; which would perhaps inculcate unity too. Here in India, we celebrate Jamshedi-Navroz on 21stMarch, as a spring festival.

May this coming Navroz (Navrooz) bring solidarity, closeness, peace n prosperity to every Zarthosti. If every Zarthosti decides to rise to the occasion; to love his/her religion more than one's ownself; if they marry a Humdin, early (in their late twenties) and decide to have 2-3-4 children (as many as one can afford); our religion can be revived. I plead to all young Zarthostis to do so, as every member is extremely important, like they say, drops make an ocean; so evry drop is of utmost importance. If each of us takes this duty seriously from this New Year onward, hopes there will be of survival and revival. EACH AND EVERY ZARTHOSTI IS IMPORTANT IN THIS CRUSADE OF REVIVAL. PLEASE JOIN IN, FOR AHURA'S SAKE. NAVROZ (NAVROOZ) MUBARAK TO EVERY ZARTHOSTI. USHTA-TE.

#### **THIS SPRING**

Soon it will be spring; joy and beauty it will bring Fresh green leaves will be seen; and birds will there sing. Pray I, O Mazda, man to nature should always cling; And remember the life of Jamshed, the great king. The Earth a beautiful dress will adorn, of rich green Young and attractive she will look, as if in her teen Also grand and elegant, with flowers colourful, just like a queen.

Remember we must, to keep her green, clean and serene. May this festival of Spring, bring in joy and vigour in us. Find partners Zarthosti, marry and have kids 2 plus These achieve we will, if trouble we take n don't make a fuss THIS SPRING, increase n flower will, our population thus.



The following article has been sourced from "An introduction to the Gathas of Zarathushtra, Editor Dina McIntyre October 1989" with author's permission.

## Human Behavior and Good Thinking.

Stanley Insler© Yale University.

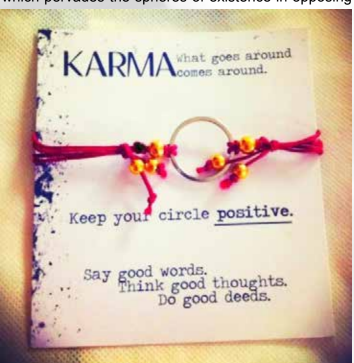
At Yasna 31.11-12, Zarathushtra outlines in detail his view of human behavior. He informs us in these verses that a person normally has desires and ideas. and that when he is free and not under the domination of another's will, these inclinations and notions are manifested in the words and actions of his conduct. Further, we are told that the expression of these individual preferences is motivated by two forces. On the one hand, it is an individual's heart that gives vent to his feelings; on the other hand it is his mind that governs his thoughts about matters, In short the prophet informs us that we are driven by two parallel dynamics that shape our behavior in this world, and he adds, with his typical insight, that we are motivated by these forces regardless of whether we speak rightly or wrongly about our inclinations and ideas, or whether we know better or not. One needs only to reflect upon the wide scale existence of hatred and prejudice in the world today to understand how keenly Zarathushtra perceived the basic nature of human behavior.

This is the only occasion in the songs that Zarathushtra speaks of human conduct controlled by one's heart and mind in exactly this manner. But since I believe that this notion is pivotal to the prophet's view of human psychology and behavior in general, it is important to determine precisely what is intended by these ideas. We need to understand how the heart and mind function in determining our behavior and we need to understand to what degree they operate independently or in cooperation. Let us first try to comprehend what is meant by the notion "to express oneself with one's heart".

Part of the answer is provided by Y 48.4, a verse whose content is similar to Y 31.11-12. In that stanza Zarathushtra states that when a person sets his mind either on the good or on the bad, that person will follow his conception-that is , his thoughts and idea- both in actions and in words. This notion corresponds to the often stated view of Zarathushtra, to which we shall return, that our words and actions are constructed upon what we know about ourselves and the world

from personal reflection or from instruction from others. Yet the prophet goes on to say in the verse that an individual's pleasures, desires and preferences are also determined in a similar fashion. Can it be that a person's thoughts can dominate his feelings and desires completely in such a conscious manner, or is there another force, ne that corresponds to one's heart, that plays an equal and important role in shaping human behavior?

The mention of true and false speech in Y 31.11 and the good and the bad in Y 48.4 naturally turns our attention to the benevolent and evil spirits, each of which pervades the spheres of existence in opposing



ways. Indeed in Y 45.2, where Zarathushtra quotes an imaginary conversation between these two forces, he lets the benevolent spirit say to the evil one,

"Neither our thoughts nor teachings nor intentions, neither our preferences nor words, neither our actions nor conceptions nor our souls are in accord".

This verse repeats many of the concepts present in the previously discussed passages, since the terms intentions, conceptions, preferences, thoughts, words and actions are common to all three.

But the chief difference appearing in this last passage is that the set of these ideas forms a characterization of the dominating spirits of the world. This provides an important clue to what Zarathushtra intended when he stated in Y 31.12 that we express ourselves through our heart and our mind. Since our thoughts clearly follow our mind, it must be that our spirit follows our heart. In other words, a person's spirit- or intrinsic feelings, if we employ a modern term—is as driving a force of human behavior as a person's mind. We speak and act for two reasons, therefore. First, because the feelings, intuitions, desires and instincts that define our spirit motivate us in this fashion. Secondly, because the thoughts, ideas and knowledge in our mind arising from what we have been taught or have understood by ourselves, shape other patterns of our behavior. Human conduct in its free state is thus governed in a



twofold manner. To employ contemporary usage, we may say that we are moved both by instinct and by intellect.

The proper instincts that promote the world in a constructive way are united in the concept called by Zarathushtra **spanta mainyu** "the benevolent spirit", and this motivating force of behavior characterizes Ahura Mazda as well as it does the truthful person who

is a follower of the Wise Lord. Indeed, we are told in the hymns that, once aroused to the realization by his benevolent spirit to bring happiness to this world, Ahura Mazda created truth and good thinking (Y 31.7, Y 43.2) The Wise Lord then appeared to Zarathushtra with his benevolent spirit (Y 43.6) because it is his nature to be beneficent to those who exist (Y45.6). Why? Because Ahura Mazda did create the world by reason of his spirit (Y 44.7, Y51.7), and it was his instinct to protect his creation from violence and fury that moved the Lord to fashion and to reveal a way of salvation to his prophet. To protect one's own is certainly a basic drive in every living creature. Did not Zarathushtra recognize this in his continuous calls to Ahura Mazda for help and protection that comes from Lord's benevolent spirit (Y 28.1ff)? Similarly, the prophet's statements about the nourishment of the Lord's creatures with thinking (Y 34.3, Y 46.7), and about the bonds between the benevolent man and Ahura Mazda (Y 48.7) equally reflect a deep perception of other intrinsic drives that unite the members of a family or community. Why else is the benevolent person called a father, brother and ally of the Wise Lord (Y 45.11), if not because Zarathushtra recognized that god and his good creatures sustain one another by feelings and instincts that are inherently active?

In mankind too, the effects of a benevolent spirit can be detected in many ways. By the feeling that the world has been endangered by deception (Y 32.9), by the correct instinct that one should seek refuge with the Wise Lord and promote in this world the principles which he created (Y31.21, Y43.16, Y45.5). Although Zarathushtra is not always specific in detailing the aspects of the workings of the benevolent spirit in man, it is clear from his general use of the term that he intends what we might call the correct inclinations, the proper feelings and instincts to do what is right to further, to help and to protect mankind. It is much like a doctor who races to assist an accident or heart-attack victim without thinking at all that he should do so. He is moved to respond to the injured or afflicted out of an inner drive which functions in a totally involuntary manner. This last comparison is particularly apt since Zarathushtra calls himself a world-healer and a lly of the Wise Lord in spirit (Y44.2).

The conscious or intellectual analogue in human behavior is called **vohu mano** "good thinking" by Zarathushtra. IT is the ability to comprehend and to

make judgments through reflection and understanding. Good thinking was created by Ahura Mazda when he realized that some means was required to bring happiness to this world (Y31.7). This good thinking of Ahura Mazda is revealed to mankind through the precepts of the Wise Lord (Y51.3). How then does good thinking affect human behavior?

Good thinking among the truthful makes them listen to the truth of God's precepts (Y29.8, Y49.7). It motivates them to realize that Ahura Mazda is benevolent (Y43.5ff.) and that he is the creator and source of truth and good thinking (Y29.10). Consequently, a person who understands matters in this way, chooses the right side in the battle for truth in the world (Y30.2-3), much as Zarathushtra documents in Yasna 43 the results of his understanding that arose and developed through good thinking also makes a person commit himself to the task of destroying deceit in this world (Y51.11,16). In short, good thinking results in the determination to bring about the rule of Ahura Mazda here on earth (Y28.1,48.3), for it is the only rule which fulfills the true intentions of life (Y32.9) by destroying immorality and grief (Y34.7), fury and cruelty in this world (Y48.7). In fact, all the destructive forces of deceit can be expelled by the exercise of good thinking on the part of truthful believers in Ahura Mazda (Y49.3).

Moreover, good thinking is the source of good actions (Y34.10) and good words (Y53.2), and a means to fulfill God's will in this world (Y34.14). Indeed, words and actions founded upon good thinking benefit the benevolent spirit of Ahura Mazda and strengthen his paternity over truth (Y47.2).

Consequently, we are told to respond to Ahura Mazda and to ourselves with good thinking (Y28.3,5). The exercise of this salutary force will strengthen the Lord's rule on earth (Y31.6, Y33.10) and help us approach the truth (Y28.5). In this way we become a companion of good thinking and thereby an ally of Ahura Mazda (Y48.7). In this way we also achieve the very best which existence can offer: a lifetime of good thinking (Y28.8). This is the highest goal because good thinking, otherwise called the proper understanding, gives rise to good words and good actions in the world. Hence it stands first in the virtues which mankind must follow, and hence its heavenly counterpart stands next to the throne of Ahura Mazda.

Let us know return to the question of the relationship between **spenta mainyu** the benevolent spirit, and **vohu mano** good thinking. From several passages in the Gathas it can be seen that Zarathushtra

considered the existence of a benevolent spirit as prior to good thinking. With regard to Ahura Mazda himself, the prophet informs us at Y43.2 that the Wise Lord created the wondrous powers of good thinking through his benevolent spirit, and he likewise states at Y31.21, with regard to mankind, that the Wise Lord "shall grant the permanence of good thinking's alliance to the person who is his ally in spirit and actions". Both these verses reveal that Zarathushtra considered that the working s of the proper instincts and attitudes were the prerequisite for all other forms of correct behavior. If we are not moved by our heart, by our innermost feelings and drives, to respond to our world in a favorable way, then there can be no hope, no way to build a better future. This explains why the benevolent spirit of existence chose life, but the eveil spirit death, when these forces first confronted one another. (Y30.4).

But when the salutary workings of a benevolent spirit are present, whether in god or in man, and one's better instincts are aroused to protect, to nourish, to care for and ultimately to save those to whom we are bonded by



nature, then the realization also arises that there must be some means to bring this about and to sustain it in an enduring way. This marks the birth of good thinking, both in god as well as in man. It marks the beginning of the noble task of promoting world through actions that befit th truth, since the conscious awareness produced by good thinking reveals that a choice stands before every man, to reject deceit and its symptoms, to opt for the good way of life created by the Wise Lord.

Although the stage of a benevolent spirit may precede the existence of good thinking, nonetheless in the highest form of human behavior the two forces must proceed hand in hand. Ahura Mazda came into the world with both, we are told (Y43.6), and man should function as well with these two complementary forms of behavior in this his own sphere of existence. Yasna 47 begins with the noble words:

"Through a benevolent spirit and the very best thinking, through both the action and the befitting truth, they shall grant completeness and continuing life to Him."

It is not accidental that Zarathushtra couples the concepts of benevolent spirit and the very best thinking in a single phrase. Both modes of behavior must operate together to give full meaning to the life of god and , by consequence, to the parallel life of man. Both forms of human behavior —inner drives as well as internalized understanding —stir us to speak and to act in our world, with both our heart and our mind in harmony, in a manner that dignifies the truth and the inner meaning of life.

#### THE GATHAS

The Gathas appear in the Yasna

Ahunavaiti Gatha......Yasna 28 to 34 Ushtavaiti Gatha......Yasna 43 to 46 Spenta Mainyu Gatha......Yasna 47 to 50 Vohu Xshathra Gatha......Yasna 51 Vahishtoishti Gatha.......Yasna 53

#### **Symbols and Abbreviations:**

Y Yasna.

Y28.1 Yasna chapter 28, versel 1

Y28.1-3 Yasna chapter 28, verses 1

through 3.

Y28.1,6 Yasna chapter 28, verses 1 and6.

Y28.1ff Yasna chapter 28, verse 1 and following verses.

() Parentheses appear in the original quotation.



Dr. Stanley Insler, Chairman of the Department of Linguistics at Yale University, 1978-1989, is a world renowned Gathic scholar. His translation of the Gathas is widely considered to be one of the most current and definitive works on the subject. He was educated at Columbia, Yale, the University of Tubingen, and the University of Madras. He has taught at Yale since 1963, where he presently holds the position of Salisbury Professor of Sanskrit and Comparative Philology. He has lectured and published widely on subjects dealing with the ancient languages and texts of India and Iran, including the Gathas, and is a member of the American Oriental Society, the Royal Asiatic Society of Great Britain, the German Oriental Society, and the French Oriental Society, among others.

### **Book Review**

## Zarathushtra and Corporate Social Responsibility

By: Arvin Adriyan

Implementing ancient wisdom in social science, in order to bring new achievements and improvements has been always taken into consideration by different writers. scholars, as well as students. During this period of time that through a variety of ways knowledge is widely accessible, wisdom coming out of an ancient thought provoking book of Zarathushtra called 'The Gathas'; has become attractive to many scientists, scholars, and experts in different fields such as Organizational Management. On the other hand, the topic of Corporate Social Responsibility -CSR- is constantly becoming more important in different organizations, companies, and countries across the world. There are many common aspects, related to subject of CSR and the teachings of Zarathushtra; such as taking care of the nature, animal welfare, organizational aspect, constructive leadership, social responsibility, human rights, and gender right equality. In this book, some aspects of Zarathushtra's teaching related to CSR have been revealed and emphasized.

The idea of working on this topic was shaped in the author's mind, more strongly when he was studying at the third semester of Bachelor of Hospitality Management. During that period, he had to study a study unit named "Corporate Social Responsibility". But on the other hand, simultaneously, he had started to study and learn about Zoroastrianism and Zarathushtra's philosophy by himself out of school. The more he learned about Zoroastrianism and CSR separately, the more he was finding similarities among them.

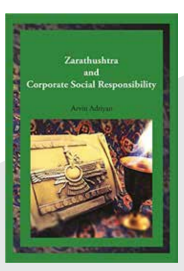
Therefore, he was inspired to pay more attention to these two topics, as well as applying Zarathushtra's philosophy in the organizational management field. This was almost the beginning point of a process, which eventually reached to publish of this book. To obtain the objectives of this book, the author has studied CSR; and at the same time he continued studying Zarathushtra's philosophy related to it.

Nowadays, in managerial and organizational field, CSR is one of the very considerable topics. Planet earth has

suffered a lot since the industrial revolution, due to human activities against the nature. These days, many universities in different countries pay more attention to CSR, due to an understanding of its importance. On the other hand, there is much ancient wisdom unknown to many people in different fields, especially related to CSR. By taking all mentioned points into account, the writer of this material found it useful

to work with the Gathas' wisdom, which can be beneficial for the future of CSR's filed as well as managerial filed.

In short, CSR aims for awakening us to be more caring and responsible about our human activities. On the other hand, Zarathushtra taught us for transferring human to become more caring, in order to make the world constantly happier, more comfortable, and more developing place. Therefore,



there are many similar points of view in the field of CSR and the Gathas. And by knowing this fact, out of all similarities; the author has collected three common points of view in this writing.

As a matter of the fact that both CSR and Zarathustra's philosophy include a wide variety of aspects, therefore, only three of them will be taken into consideration in this book. These are included of Environmental, Social, and Organizational aspects. The process of this work was included of studying CSR, the Gathas, and writings of other experts in Zoroastrianism field.

In this book, there will be a glance at Zarathushtra's life, his philosophy and worldview, and CSR. Environmental, social, and organizational aspects of both, teaching of Zarathustra and CSR topic; will be taken into consideration.

Arvin Adriyan

January 2016, Espoo

This book is available in Paperback and Electronic Versions on Amazon and Ebay websites; through the following links: E-book:

http://www.ebay.com/itm/-/201509741800? Paperback:

http://www.ebay.com/itm/Zarathushtra-and-Corporate-Social-Responsibility-/201505504663?hash=item2eeaa9fd97:g:ZtsAAOSwoOJWPNIM

http://www.amazon.com/Zarathushtra-Corporate-Social-Responsibility-Adriyan-ebook/dp/B015HL8ZC6/ref=sr\_1\_1 ?ie=UTF8&qid=1453565688&sr=8-1&keywords=Zarathushtra+and+Corporate+Social+Responsibility

Please send your "Dear Nahid" questions that are within the confines of various aspects of the Zoroastrian religion/culture or conflict resolution to cninfo@czcjournal.org

## Ask Nahid

Dear Nahid, What is the point of Sedreh & Koshti? Asked by a student in the Youth Class at CZC

Dear Student.

This is a great question. To be able to understand this more, we need to understand how these two items are made and what they are made out of.

The Sedreh is made from cotton. Having a cotton garment is a reminder for us to respect the plant kingdom and everything we get from it: Trees protect us from the

sun, we turn cotton into clothes to protect us from the elements, and herbs provide us with nourishment and even medication. We use the plant kingdom in many ways and use the use of cotton as a reminder to care for our environment.

The Sedreh being made of cotton is not the only significance. It is important to note that the garment is made of one continuous piece of material with only the seams being down the sides. This represents unity among mankind. Some Sedreh's used to have a single cut that was then re-stitched or a type of mend made to the garment. This singular stich was made to represent the idea that not everyone is perfect and that we all have flaws.

Along with the make and the construction of the garment, we look at the small square feature in the front. This small pocket is where we gather our good deeds from our day. It is close to our hearts, to remind us of how good it feels to do good for others and our community.

Now. the Koshti is made out of 72 woven strands of wool. The wool comes from the wool of animals reminding us to respect the animal kingdom for providing for our communities. The wool is gathered and cleaned and spun

into 72 individual strands. These 72 stands of wool are then woven together into a very narrow tube to create the Koshti. These 72 strands represent the 72 chapters of the Yasnas.

The Koshti is tied three times around our waist while reciting the Avesta Koshti prayers. These prayers are our

daily reminders to follow the path of Asha (purest wisdom). The 3 circles around our waist remind us to practice Good Thoughts, Good Words and Good Deeds. This is the most basic and most important reminder that we as Zoroastrians ever need.

The one similarity you will find in both is that the Kosthi and the Sedreh are both white. The whiteness of both items is to represent purity in both obtaining the purest form of wisdom in our lives as well as maintaining our

purest selves by practicing Good Thoughts, Good Words and Good Deeds.

Everything about the Sedreh and Koshti is a reminder of our faith and principles. Also these garments are representative of being protective against the forces of evil. The Sedreh serves as a shield which is strengthened by the good deeds we gather in that front pocket. And the Koshti is the belt in which we gather strength to perform our good thoughts, good words and good deeds. Now together, these are the reminders of practicing out faith in the purest form.

So does it mean that you are not a good Zoroastrian if you do not wear these items daily? Not at all. I wear my Sedreh and Koshti on special occasions and days of importance to me. I have friends who practice the Koshti prayers daily, and I admire them however it does not make me less of a Zoroastrian than they are. That's the beauty of our religion, acceptance and progress to accept both values of how to practice being Zoroastrian because the basics always win out in the end: Good Thoughts, Good Words, and Good Deeds. The Sedreh and Koshti are beautiful pieces of our religion. The point is that they should be honored and practiced as items to remind us to act, speak, and think with Goodness.



Nahid Dashtaki completed her master's in both Dispute Resolution and Public Policy from Pepperdine University. She has received two Bachelor of Science degrees in International Relations and Comparative Literature from the University of California, Irvine along with extensive international work experience in the Middle East and Asia. She continues her work with mediation and conflict resolutions at Los Angeles World Airports.

Dr. Jahanian presented the talk below at the North American Zoroastrian Congress in Los Angeles in December of 2014. He has graciously shared his paper with Chehrenama readers.

# The History of Zoroastrians Through Political Analysis and Historical Letters

By: DaryoushJahanian, M.D. Kansas City, Kansas

#### **Part III-Conclusion**

**Edward Granville Browne**, a renowned British orientalist and author of Iranian studies who traveled several times to Iran and stayed there over different periods, published several well documented books based on his observations. In his A Year Amongst the Persians (1887-1888) and other books he summarizes the restrictive codes imposed on the Parsis (Zoroastrians) as follows:

- 1. **Up to 1860**, they could not engage in trade. They hid things in their cellars and sold them secretly. After 1860 they could trade in Caravanserais but not in bazaars.
- 2. **Up to 1870**, they could not have schools and educate their children.
- 3. **Up to 1880**, there was a prohibition against white stalking.
- 4. **Up to 1885**, they had to wear a torn cap and could not wear rings, and their girdles had to be made of rough canvas. But after 1885 any white material was permitted.
- 5. **Up to 1891**, all Zoroastrians were prohibited from riding horses. In town they had to be on foot. When they were riding donkeys in the desert, they had to dismount upon meeting Muslims. They were not allowed to wear new suits. Brown writes about an incident in 1860 where a 70-year-old Zoroastrian man wearing white trousers, was surrounded by a mob, hit and forced to remove his pants and hold them up while walking home.
- 6. **Up to 1895**, no Parsi (Zoroastrian) was allowed to carry an umbrella and there was a strong prohibition against sunglasses and spectacles.
- 7. **Up to 1895**, Parsis were obligated to twist their turbans instead of folding them.

8. **Up to 1898**, only brown, gray and yellow were allowed for body garments; after 1898, all colors were permitted except blue, black and bright red or green. Also, the walls of the Parsi houses had to be lower than in Muslim houses. On rainy days Parsis were not allowed to appear in public because the water that had run through their bodies and clothes would pollute the Muslims.

#### The historical letter of Maneckji:

The plight of the Iranian Zoroastrian community is perhaps best depicted through their communications with the Indian Parsi community, which can be traced back several centuries. In the mid 1400s A.D., Hoshing Nariman visited Iranian Zoroastrians to obtain answers to religious questions that he later assembled as the Rivayat. The Iranian Mobed, Shapour Jamasp Shahriar Bakhtafarin, on the Khorshid day of Aban mah, the year 847 Yazdgerdi (887 Hijri) responded to those questions and mentioned that he and other Iranian Zoroastrians had been totally unaware of the existence of their co-religionists in other parts of the world (18). Bakhtafarin in his letter to Hoshing Nariman writes, "The grievous time that we suffer is the hardest since Kayomarth to this day, not even comparable to the era of Zahhak the Arab and Afrasiab the Turani or to the time of Alexander the Greek." Nariman had to stay one year in Iran to learn Persian and returned to India in 1478. During the next three hundred years until 1773, twenty-five additional messengers made the journey to Iran. During the rule of Karim Khan Zand (1750-1779) A.D.), a Zoroastrian emissary from India, Mulla Kavus, visited the Zoroastrians in Iran. He noticed that despite the population decline, the total Jizya had remained the same. He took the opportunity to petition Karim Khan on behalf of the Zoroastrians of Iran from debilitating Jizya tax, a request that Karim Khan accepted by granting relief to the Jizya for the Zoroastrians. Soon after that in 1779 Karim Khan passed away, and the relieved religious tax stayed on until 1882. Mulla Kavus stayed in Iran until after the death of Karim Khan. As travel to Iran became more hazardous, he was the last Parsi to come to Iran to collect

In 1854 the Parsis of India dispatched Maneckji Limji Hoshang Hataria to Iran to rehabilitate the Iranian Zoroastrians and save them from the brink of extinction. He first arrived in Iran on March 31, 1854 at the age of 41. For one year he studied the woeful plight of the Zoroastrians and upon return to India reported his findings to the Parsi Punchayat.

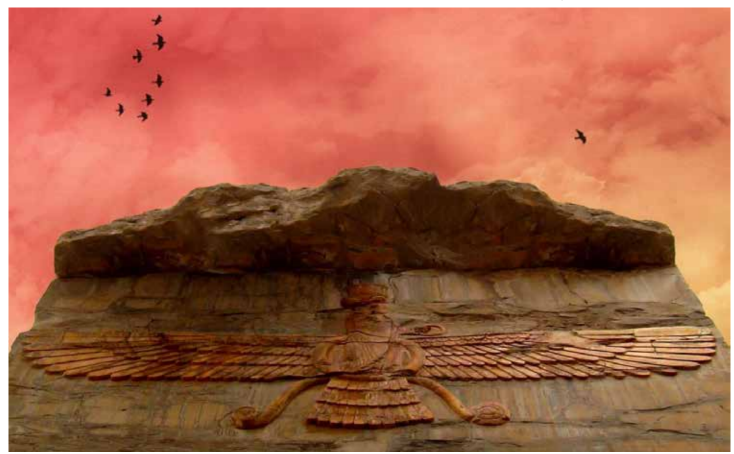
Without the famous letter of Maneckji, the list of the historical letters is incomplete. He wrote:

Dear Sir: This noble group has suffered in the hands of cruel and evil people, so much that they are alien to knowledge and science. For them even black and white, and good and evil are equal. Their men have been forcefully doing menial works in the construction and as slaves received no payments. As some evil and immoral men have been looking after their women and daughters, this sector of the community stays in-door during the daytime. Despite all the poverty, heavy taxes under the pretext of land, space, pastureland, inheritance and religious tax (Jizya) are imposed on them. The local rulers have been cruel to them and have plundered their possessions. They have forced the men to do the menial construction work for them. Vagrants have kidnapped their women and daughters, worse than all the community is disunited. Their only hope is for the future savior (Shah Bahram Varjavand) to come. Because of extreme misery, belief in the savior is so strong that 35 years earlier when an astrologer forecasted the birth of the savior, many men in his search left the town and were lost in the desert and never returned...." Perhaps the following sentence from Maneckji best epitomizes the sorry plight of the community: "I found the Zoroastrians to be exhausted and trampled so much that I dare to say no one in this world can be even more miserable than them."

Maneckji returned to Iran and devoted his life toward rehabilitating his co-religionists. With financial aid from the Parsi amelioration fund he paid part of the Jizya tax, set up boarding schools and clinics, provided jobs and organized local Zoroastrian associations. But his most significant achievement was the ultimate abolition of the religious tax, Jizya, which he accomplished through direct negotiations with the Qajar king, Nassereddin Shah. This important event took place by a decree in August 1882. Dr. Pollak, the German physician of Nassereddin Shah (1882-1885) confirms the findings of Maneckji and reports that founding a school for the Zoroastrians was first rejected by the Iranian government because they were regarded as idolaters. He adds that to reduce the daily suffering, Zoroastrians claim having a letter from Imam Ali who has decreed that Muslims should not persecute the Zoroastrians.

#### **Conclusion:**

Iranians demonstrated a strong resistance against the Arab invaders and conversion to Islam. The city of Bukhara fell four times to the Arab invaders, each time people were forced to convert to Islam but once the Arabs left, they reverted to the Zoroastrian religion. With the fourth occupation an Arab warrior stayed in each house to ensure



the residents continued Islamic practices, otherwise they received severe punishment (19).

Massacres, mass enslavement, land confiscation, plunder of wealth, destruction of schools and libraries and imposition of the Jizya tax on the nation with advanced civilization and cultural superiority by the primitive conquerors had such a shocking effect that its pain is still felt today. Worst of all, the entire cultural calamity did not stop at that point as campaign against the Persian culture and identity has been continuous and extended throughout the fourteen centuries of religious occupation; it is a process that is still ongoing today. That is why the fallen nation has not been able to rise once again. Conflict between the dominant religion and the Persian culture and nationalism, and the inability to reconcile the two have confused the conscience of the nation to the point that Iranians have not been able to determine a clear national identity and final direction for themselves. Although the Safavids unified Iran, Iranians have paid a very heavy price for their policies. Coercive conversion of Iranians to Shiism and concern about resurgence of the Zoroastrian religion resulted in many bloodbaths. Worst of all, they used the power of clergy and religion to give legitimacy to their actions and continue despotic rule. The damage caused by the Safavids is well discerned in our time. In the course of events, however, no community or religion suffered as much as Zoroastrian. Nonetheless, our history books have maintained total silence toward the dreadful massacre of Zoroastrians in central Iran and the coercive and violent conversion of Mazandaran natives. With regard to the latter, historians typically present a distorted picture of peaceful self-conversion. The sentiment over the issue of reversion although has

Fravelingmonk.com

improved but still prevails, as there is generally more sensitivity toward reversion than conversion to other religions.

I would like to conclude with the words of Dastoor Bode: "So many nations and religions have become part of ancient history, but there must be a reason why the Zoroastrian religion survived the harsh treatment of history." By observing all the facts today, I dare to interpret his words as meaning: the Fire of Zarathushtra will finally rise from under the ashes, as it is happening today.

#### References:

1-Shojaeddin Shaffa: After 1400 years (In Persian), Volume1, P403 (Translated to English by D. Jahanian) D.N. McKenzie argues the authenticity of Hurmuzgan,

PsudoprotoKurdica, BSOAS 26/1, 1963, P170-173

2- Jamapasa: (Gleaning of Pahlavi Texts), Ibid.P479

3- Moghaddasi p202, Ibid.P456

4-Ibid: P 407

The author would like to thank Mr. Farroukh Jorat, professor of aviation academy in Baku, Azerbaijan, for providing all the information and references about the Zoroastrians of Caucus and Ateshgah.

5- Al-Estakhri:Kitab Masalik al-Mamalik, BGA, 1. ed. M. J. De Goeje., 1927

6- Aboulfeda: Geographie d'Aboulfeda traduite de Parabe en Francais et accmpagnee de notes et d'eclaircissements par M. Reinaud, t 1-11, Paris, 1848-1883

7-Dan Shapira-A Karaite from Wolhynia (Ukraine) meets a Zoroastrian from Baku and the Caucus, vol 5, no. 1, 2001, pp. 105-106. The Zoroastrian explained that God like fire has two potentials: constructive energy or destructive and burning one. By praying before the fire and service to God, we entreat His positive energy and reward.

8-The following are westerners who have reported about Ateshgah:

Chardin in the 17th century reported about the Persian Guebres who brought fire in a two-day journey from Shemalkha (on Absheron).(Chardin J. Voyages en Perse et autres lieux de l'Orient. Vol.11. Amsterdam. 1735. P. 311.

Engelbert Kaempfer, who visited Surakhany in 1683, wrote that among people who worshipped fire, two men were descendants of ancient Persians who migrated to India. (Engelberto Kaempfero. Lemgoviae: Typis& Impensis Henrici Wilhelmi Meyeri. Aulae Lippiacae Typographi- 1712 p 253-262

French Jesuit Villotte, who lived in Azerbaijan starting in 1689, reported that Ateshgah was

revered by Hindus and Guebres, the descendants of the ancient Persians. (J. Villotte. Voyage d'un missionnaire de la Compagnie de Jesus en Turquie, en Perse. En Armenie en Arabie et en Barbarie Paris. 1730.

J. Hanway visited Baku in 1747 and left few records of Ateshgah. He calls people who worshipped there were Indians, Persians and Guebres (Jonas Hanway: An Historical Account of the British Trade over the Caspian Sea. 1753) Gmelin, who visited Ateshgah in 1770, wrote that in the present Ateshgah lived Indians and descendants of the Persian Guebres (Samuel Gottlieb Gmelin. Reise durch Russlaud zur Utersuchung d. drei Naturreiche. P45)

In 1820 the French consul Gamba visited the temple. According to him here lived Hindus and Persian Guebres, the followers of Zoroaster. (Jean Francoise Gamba, Voiage dans la Russie meridionale. 11. Paris. 1826. p 299)

The Englishman Ussher visited Ateshgah on September 19, 1863. He called it Ateshjah and said that there are pilgrims from India and Persia. (Ussher. A journey from London to Persepolis. pp. 208-207, London. 1865)

German Baron Max Thielmann visited the temple in October 1872 and in his memoires he wrote that the Parsi community of Bombay sent a priest who after a few years would be replaced. His presence was necessary to serve pilgrims who came from the outskirts of Persia (Yazd, Kerman) and India and remained in this sacred place for several months or years (Thielmann, Journey in the Caucus, Persia and Turkey in Asia, Eng. Tr. By Heneage, 2. 9-12, London, 1876)

In 1876 the English traveler James Bruce visited Ateshgah. He noted that the Bombay Parsi Punchayat provided a permanent presence in the temple of their priest. (James Bruce. Transcaucasia and Ararat: Being Notes of a vacation Tour in the Autumn Of 1876).

E. Orsolle, who visited the temple after Bruce, said that after the Parsi priest died in 1864, the Parsi Punchayat of Bombay a few years later sent another priest here, but the pilgrims who came here from India and Iran had already forgotten the sanctuary, and in 1880 no one remained. (E. Orsolle. Le Caucus el la Perse. Ouvrage accompagne d'une plan. Paris. E. Plon. Nourrit et cie. 1885, pp 130-142)

O'Donovan visited the temple in 1879 and referred to the religious worship of the Guebres. (O'Donovan E. Merv Oasis: Travels and adventures East of the Caspian during the years 1879-80-81. 2 vols. New York, 1883)

In 1898 the "Men and Women of India" magazine published an article titled "The ancient Zoroastrian temple in Baku." The author calls Ateshgah a "Parsi Temple" and notes that the last Zoroastrian priest had been sent there about 30 years previously. (Men and Women of India. Vol. 1, no. 12, p. 696, Bombay, Dec. 1898).

J. Henry in 1905, in his book also noted that 25 years previous the last Parsi priest died in Surakhani. (J. D. Henry, Baku. An Eventful History. 1906)

9- J.J. Modi, the famous Parsi scholar, visited the Ateshgah in 1925 at the invitation of the society for the survey and study of Azerbaijan. He concluded that the structure was exclusively a Hindu temple. Modi however was unable to read the Persian inscription and did not see in its architecture of Chahar-tags, a specific feature of a fire temple of the Sassanian period.

10-Mahmoud Passikhani Guilani in 800 Hijri founded this creed. His followers believed in re-incarnation and therefore did not fear death. They believed that everything has been created from the soil and never disappears because it returns in another form to the soil. They called the soil, The Point, or Noghteh, and thus they were known as Noghtaviyoun.

11- Pietro Della Valle visited Gabrabad; his letter was dated December 8, 1617.

12-Rashid Shahmardan: History of Zoroastrians (In Persian), P176-177 quoting Jean Chardin

13-Bahram Fravashi: The marvelous letters (In Persian), P108-109

14-Ibid, R.Shahmardan: P177 15-Ibid, R.Shahmardan: P125

16-Jamshid Sorooshian: Education and writing in Zarthushti religion, (In Persian) 1988, P173

17-J. Sorooshian: Ibid, P174

18- Pour Davood; Iranshah - quoted by Sh. Shaffa, after 1400 years, P404

19- History of Bukhara, Persian translation, P66 Acknowledgement: The author thanks Arash Jahanian for his editing assistance.



Born and raised in Tehran, Iran, A founder of the Faravahar Zoroastrian Youth Organization in Tehran, served as its first president. A founder of Zoroastrian Association of Kansas (ZAKA) and served as its first president. Since 1982 has served on the board of trustees of Rustam Guiv Foundation, then as its vice-president and currently its president. Has been a guest speaker in Zoroastrian congresses and conferences, authored articles and a book (The

Zoroastrian Doctrine and Biblical connections).
Specialized in Obstetrics & Gynecology
Married to Mahin Amighi Jahanian, they have two sons, Arash and
Kevarash.

"This article has been reproduced from http://www. zoroastrian.org.uk/vohuman/ and is hereby acknowledged as the source"

#### Zarathushtra's Birthday

By: Dr. A. Jafarey

Yehe zâñthae-cha vakhshae-cha urvásen ápô urvaráos-cha: Yehe zâñthae-cha vakhshae-cha ukhshîn âpô urvarâos-cha; Yehe zâñthae-cha vakhshae-cha ushtatâtem nimravanta vîspâo spentô dâtâo dâmân: "Ushtâ-nô zâtô-nô ratush yô Spitâmô Zarathushtrô! idha apâm vîjasâiti Vanghvi Daenâ Mâzdayasnish vîspâish avi karshvân yâish hapta.

In whose birth and growth, the waters and plants flourished; in whose birth and growth, the waters and plants increased; and in whose birth and growth, the entire progressing creation shouted: "Hail to us, for us is born a righteous leader--Zarathushtra Spitâma! The Good Religion of Mazda-worship will, henceforth, spread all over the seven regions of the earth.

A boney boy was born to Dughdav and Pourushaspa Spitâma on a fine morning of early spring 3,767 years ago. He was their third son. They named him Zarathushtra to rhyme with the names of his two elder brothers -- Rataushtra and Rangushtra. The Spitâmas were a prosperous cattle-raising family and lived near the bank of a river, later called Dâiti, the Lawful, in Airyana Vaeja, once northeastern Iran and now in Central Asia. Dughdav was an exceptionally open-minded, bright lady. She took care of Zarathushtra's education and provoked in him the desire to search and discover. She set him on the road to discover truth, the truth.

Provoked to discover truth, Zarathushtra discovered Mazda Ahura, literally The Super-Intellect Being, a god so different from human-visualized gods, a god transcendental and yet so close as to be a beloved, a god very impersonal in mind but very personal in thought, a god that means only good. A Super-Intellect that wisely creates, sustains, maintains, and promotes Its creation. A Super-Intellect that is spenishta mainyu, the Most Progressive Mind, the most increasing mentality and not a static godhead. A Super-Intellect that communes with Its creations and inspires them through seraosha, the inner-voice within them. A Super-Intellect that has granted freedom of thought, will, word, action, and choice to creations and endowed them with good mind, truth, power, and peace to prosper and progress to wholeness and immortality.

Zarathushtra's one discovery, the best, Mazda, provided him with all the principles of the good life on this earth and beyond. Provoked by his mother when he was a child, he became Mânthran, thought-provoker par excellence for humanity. He laid the foundation of his universal religion, Daenâ Vanguhi, the religion of Good Conscience, the religion that means constant progress, continuous modernization toward eternal bliss.

Very few of the founders of religions and doctrines have lived long enough to see their mission completed as desired. Very few of them have passed away satisfied with the progress of the task begun by them. Asho Zarathushtra is one of those very few. He proclaimed his divine mission at the age of thirty; successfully withstood all the difficulties created by his enemies, the priests and princes of the old cult for a good ten years; took two full years to convince King Vishtaspa and his sagacious court of the truth of his mission; and passed thirty-seven happy years in working and watching his task bearing increasing fruit. He died a very happy and satisfied person at the age of, a tradition says, seventy-seven years and forty days.

The extent Avesta has two eulogies in honor of Zarathushtra -- both in the Farvardin Yasht, the reverential record of the men and women who served with Zarathushtra in promulgating the Good Religion. The first, the longer poem, a later composition, rejoices at his birth in early spring -- 6th Farvardin 30 years BZRE (before Zarathushtrian Religious Era), 26th March 1767 BCE. The other, shorter but older, has been sung to praise his accomplishments. It is the only one in which he is addressed in superlatives. Yet he is not deified. He is clearly said to be the lord and leader of human beings even in this bodily life. Yet the Avesta recognizes only one God as the Lord and Leader of the Spiritual and Material Existences. And Zarathushtra has remained a human being all through the 4,000-year history of the Zarathushtrian religion, an unusual phenomenon in the history of religions.

The other epithet used in the above eulogy is "paoiryotkaesha," literally "of the primal doctrine," herein translated as "foremost in the divine doctrine." This term stands for all those men and women, including Zarathushtra, who were first and foremost to choose the Good Religion in their lineage and serve its cause. Their children and grandchildren, who were also promoters of their mission, are called "nabanazdisht,"

nearest offspring. These two categories of the faithful hold the highest position in Zarathushtrian lore.

No doubt, Asho Zarathushtra is the first and foremost of the paoiryo-tkaesha. He is our lord, leader, and rehabilitator, our guiding light. We hail his birthday, the Hope for the rebirth of the living world.

Let us praise him in the words of the Farvardin Yasht as given in the shorter eulogy:

"We revere Zarathushtra as the lord and leader of the material existence. He is the foremost in the Divine Doctrine. Amongst all human beings, he is the best of the well-established and the best of the good-ruling. Amongst all human beings, he is the most splendid and the most glorious. Amongst all human beings, he is the most worthy of veneration and the most worthy of admiration. Amongst all human beings, he is the most worthy of our pleasure and the most worthy of our praises. Because the best righteousness should be the criterion, he is, for us, the cherished, and worthy of veneration and glorification." (Farvardin Yasht, 152)

"Zarathushtra was born, tradition says, on 6th of Farvardin. It means: 3783 years ago (26th March 1767 BCE) in early spring."

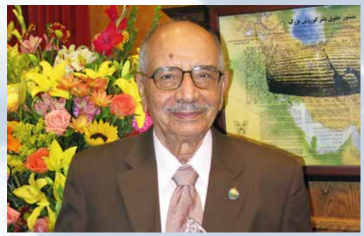


photo by Ardeshir Baghkhanian

**Dr. Ali Jafarey,** was born in Kerman, Iran. He received his schooling up to the University level in Karachi. He has a doctorate in Persian Language and Literature, and has self-studied thirteen living and ancient languages, and also studied linguistics, anthropology, Indo-Iranian literature, history, geology and research methods. In Saudi Arabia, he worked as a translator/anthropologist in the Arabian Research Division of Aramco. In 1991, Dr. Jafarey, with seven other co-founders, established the Zarathushtrian Assembly in Los Angeles

### College Financial Aid Resources for All Zoroastrian Students

1. Vakhshoori Foundation:

http://www.vakhshoori.org/scholarship

The Application period opens in spring of 2016 2. Fezana:

http://fezana.org/scholarships/

available in the following 4 categories:

- a. ACADEMIC SCHOLARSHIPS
- b. PERFORMING AND CREATIVE ARTS
- c. SPORTS
- d. RELIGION EDUCATION

#### Undergraduates

Fezana scholarship.x3

Kheradi scholarship \$ 5000 Rustomji \$5000 25 th anniversary. \$ 3000 Kapadia \$ 2000 Guiv \$ 1000 Vesuna WZO Canada \$ 4000 Vesuna. WZO Canada \$ 4000 Fezana Scholarshipx3 \$ 2000 each



All are based on good academic standard plus need plus community service

The kheradi scholarship is based on academic standing with need factored out. But community service is still taken into the equation

3. Zoroastrian Association of Greater New York (ZAGNY): http://zagny.org/scholarship/

They have scholarship loans and the deadline is January 15, 2016.

4.Zoroastrian Association of Metropolitan Washington INC. Fali Chothia Charitable Trust (ZAMWI): http://zamwi.org/fali-chothia-trust-scholarships-for-2015/

Deadline is in the fall of each year, awarded based on Academic record, financial need and community service

5. The Incorporated Zoroastrian Charity Funds of Hong Kong, Canton and Macao

http://zoroastrians.net/2008/06/09/the-incorporated-zoroastrian-charity-funds-of-hongkong-canton-and-macao/

Contact email address indicated on their website for Interest free student loan: hkzcfund@netvigator.com

### Lets Celebrate One Another



**Roya Behmardian** 

was born and raised in Southern California. She has attended CZC's Persian and religious classes all through her childhood. She graduated from UCI with a Masters of Art in teaching.

The time was 10 minutes before recess, and an aura of excited energy suddenly filled the room. 6 eager students, barely able to sit patiently in their seats, placed their pointer fingers precisely on the edge of the table...waiting to decide what their next move will be.

"bird.....fly fly fly,": they all raised their fingers in a flying fashion. "Airplane...fly fly fly": the same as before occurred.

"Tacos...fly fly fly": And just like that, an abrupt burst of giggling and smiling from this brief game known to many as "Kalagh par par" or "Crow fly fly fly" overwhelmed us all with the simplest form of joy.

When I was young, I played this game constantly with my family. I don't know its precise origins, but as I grew up I soon realized that almost every person who grew up with an Iranian family knew about the Khalagh, and his par-ing. And yet, here I was introducing it to a group of very wonderfully unique kids. The 6 students I mentioned above recently came to America from 5 different countries: Japan, China, Afghanistan, Korea, and Hungary. They each grew up very differently, and their customs and language provide our group with a sort of flavor you can't really get anywhere else. As they all bonded over trying to think of more things that fly, I noticed how united we all were in that very moment—how cool it was that, even though everyone there came from different places of the world, we all made it here to this one room, in this one school, playing this game that just so happened to be an Iranian tradition; we were granted with the unique opportunity to learn about each others identities in an authentic manner.

It dawned on me that such experiences with these students represents a microcosm of the immense variety of cultures we are lucky enough to have in this country. Though a simplified representation, maybe it's something

worth learning from—particularly in this specific time of our country's history.

Here we are, living in an environment filled with this wonderful gift of diversity, but also with the freedom to choose whether we want to embrace those who are different from us. Though it is no secret that often times, people choose not to accept someone because of where they came from, what they believe, and the stereotypes associated with their perceived identity. Why does this happen so much?

There is probably an infinite amount of explanations, but one

thing I have learned is that if you do not like someone, most of the time it is because you do not know them well enough. And the sad truth is: it is much easier to make broad assumptions about others, or to even choose to be afraid of others, than it is to take the time to understand them.

I myself am guilty of unfairly judging those different from me, and I think that if we're honest with ourselves, most of us are too. That doesn't mean that we are bad people, it just means that we have more to discover—and that is always a good thing.

If fact, we are some of the luckiest people in the world because so many diverse

groups of people choose to come to this country. We have a chance to really learn and understand cultures and opinions separate from our own, and this in turn can make us more compassionate, more relatable, and more thoughtful in how we live our lives--so much so that the people who were once so obviously separate from us, are now in many ways are a part of who we have become.

On occasion, besides playing Kalagh par par par, opportunities rise to learn something meaningful about those 6 students' backgrounds. All of us love learning about a kid's favorite Japanese meal and the best place to get it in Japan, or learning how to say "castle" in Hungarian while reading Cinderella. Simple glimpses of information like that may seem insignificant, but it means the world to the person sharing and it helps us really get to know one another—even in the smallest of way.

"Tolerance" is a word that is tossed around frequently, and it is used to help us live amongst each other harmoniously. And yet, if you really think about it, you don't have to understand someone in order to tolerate them—you just have to, well, tolerate them.

Perhaps if we genuinely want to accomplish lasting and meaningful peace, we have to add a handful of learning and compassion, a scoop of openness and understanding, and a powerful pinch of happiness and giggling, whether it be about flying tacos or not, to help us see how beautiful, but also bindingly human our diversity really is.

Then, we wouldn't have to push ourselves to tolerate. We could do something naturally enjoyable, and more meaningful and fun: we could celebrate one another, and consequently live less with fear, and more with love.