

زمستان ۳۷۶۰ زرتشتی ۱۴۰۱ خورشیدی

نشريه مركز زرتشتيان كاليفرنيا



<mark>نوزدهم آذرماه روز جهانی حقوق بشر</mark>

زن، زندگی، آزادی در م<mark>تافیزیک ایرانی</mark>

هموندان و همکیشان گرامی را درود

همواره هازمان زرتشتیان در تلاش برای افزایش مرکزهای فرهنگی، دینی و ورزشی در مناطقی که زرتشتیان زندگی میکنند، کوشیده است تا تمامی گروههای زرتشتی در هر مکانی توانایی گردهم آیی و فعالیتهای مورد نیاز خود را با انسجام کامل داشته باشند.

در کشور عزیزمان ایران ، همکیشانهان ارگانهای گوناگونی در شهرهای تهران، یزد ، کرمان ، اهواز اصفهان و شیراز در اختیار دارند تا هر فرد زرتشتی بدون توجه به سن ، جنسیت و میزان تحصیلات خود بتواند از این مرکزها استفاده نهاید و یکی از رازهای همازوری و پراکنده نشدن جامعه زرتشتی در شرایط دشوار داخل کشورمان اینگونه مرکزها میباشد.

جامعه زرتشتی در آمریکای شمالی هم همواره با توجه به محل زندگی بهدینان تلاش برای ایجاد مرکزهای مختلف داشته است. مرکز زرتشتیان در سن حوزه ، ساکرامنتو ، ونکوور، تورنتو و ...  $\dot{a}$ ونههایی از این کوشش است.

مرکز زرتشتیان کالیفرنیا پس از در مهر ارباب رستم گیو در اورنج کانتی با توجه به افزایش جمعیت زرتشتیان در جنوب کالیفرنیا به ایجاد مرکزهای مختلف در دیگر مناطق زرتشتی نشین اندیشه کرد. مرکز زرتشتیان در ولی ( ساختمان آبادیان ) در راستای این هدف چند سال پیش خریداری گردید که شاهد گردهم آیی گوناگون در این مکان هستیم.

بسیار خشنودیم که به آگاهی همکیشان برسانیم که به درخواست گروه مدیران مرکز زرتشتیان کالیفرنیا ـ شاخه سن دیگو و با موافقت گروه زنهارداران و پشتیبانی شما همکیشان بزرگوار توانستیم ساختمان ارباب رستم گیو را در شهر زیبای سن دیگو خریداری نماییم . اکنون حدود پانصد نفر از همکیشانمان در سن دیگو میتوانند مراسم فرهنگی ، آموزشی و دینی خود را در این ساختمان اجرا نمایند. مبلغ اولیه مورد نیاز برای خرید این مرکز با همت و دهش بسیاری از همکیشانمان از سراسر آمریکا در زمان کمتر از سه ماه فراهم گردید و اکنون هم با همت و یاری شما گرامیان مبلغ اخر برای خرید در حال جمع آوری است.

در اینجا از همه دهشمندان قدردانی می اینجا از همه نیک اندیشان می باشیم.

همچنین از همگی همکیشان ساکن ساندیگو خواهشمندیم که با حضور خود در کمیتههای گوناگون مانند آموزش ، ورزش ، جشنها و غیره ما را در اجرای برنامههای مختلف یاری رسان باشند. آرمان داریم که با یاری شما بتوانیم بهترینها را به انجام برسانیم.

گروه مدیران مرکز زرتشتیان کالیفرنیا۔شاخه سن دیگو به خود میبالد که در خدمت هازمان مهربان و نیک اندیش زرتشتی است و از اهورامزدا خواهانیم که توانایی بهره برداری از این ساختمان را در راستای خشنودی همکیشان داشته باشیم.

ايدون باد

گروه مدیران مرکز زرتشتیان کالیفرنیا \_ سن دیگو

Trust of Morvarid Guiv c/o Mina Soroosh PO Box 49404 Los Angeles, CA 90049

از کسانی شویم که زندگی را تازه میسازند و مردم را به سوی راستی و پارسایی راهنمایی می کنند .
کردار خود را بر خواستهی اهورایی هماهنگ کرده و سبب آبادی و تازه شدن جهان هستی باشیم .

زندگی و کار و اندیشهیِ مردم، باید پیوسته و پا به پای نیروی آفرینشگر جهان هستی، رو به نوآوری و آفرینش باشد. زندگی بدونِ آفرینندگی، تیره و خاموش و مرگ آور است.

گاتها سرود ۳۰ بند ۹

واپسگرایی، کهنه پرستی و خشک اندیشی، در آرمان زرتشتی ناستوده و ناشایست است.

هر تلاش و کوششی که برای گسترش و آفرینش فرهنگ و دانش راستین انجام گیرد، هماهنگی با نیروی آفرینندگی اهورامزدا میباشد.

زیر نگر گروه دبیران گرافیک، رایانه و صفحه آرا: شاهین خُرسندی

تایپ: پروین رستمیان اینترنت: رامین شهریاری

برگیری از نوشتههای چهره نها با چاپ نام نویسنده و نشانی تارنها آزاد میباشد. چهره نها، در گزینش و ویرایش نوشتههای رسیده آزاد است و نوشتارهای رسیده بازگردانده نمیشود.

دیدگاههای بازتاب شده در نوشتهها همیشه گویای دیدگاههای انجمن دبیران چهره نما نمیباشد.

چهره نماِ مرکز زرتشتیان کالیفرنیا، نشریهای است دینی، اجتماعی، تاریخی، ادبی و فرهنگی که به هیچ دسته و گروه سیاسی بستگی ندارد.

به کدام سرزمین روی آورم؟ به کجا رفته و پناه بگیرم؟ خویشانم را از من دور کردهاند و دوستانم از من روی گردانند، از همکارانم کسی مرا خرسند نمیسازد و فرمانروایان کشور نیز همگی به دروغ گرایش یافتهاند. ای هستی بخش بزرگ چگونه خواهم توانست تو را خشنود سازم؟

سحن تحت

یسنا هات چهل و شش بند یک

همیشه فکر میکردم ورزشها گروهی هستند، مانند والیبال و فوتبال یا انفرادی هستند، مانند دو میدانی و شمشیر بازی. اما اکنون با توجه به شرایط توجه من به ورزش دو امدادی جلب شد، ورزشی گروهی ـ انفرادی و خطی است، چون یک چوب دست دوندهها وجود دارد و هنگامی که آن چوب از خط پایان بگذرد کار تیمی درست انجام شده و برنده میشوند. اگر آن چوب از دست یکی از دوندهها بیفتد، هر چقدر بدوند فایده ندارد. در واقع بدون آن چوب تلاشها بیفایده است. ورزشی که ارزش کار یک نفر با گروه برابراست و اشتباه یک نفر تمام کوششهای تیم را بر باد میدهد. میتوان دو امدادی را به زندگی انسانها و آن چوب را به آرمانها و هدفهای جامعه تشبیه کرد، که از فردی به فرد دیگر و از نسلی به نسل دیگر منتقل میگردد و هر کس بعد از کوشش و رساندن ان هدف به جایی به آخر وظیفه اش میرسد باید آنها را به دست دیگری بسپارد. میتوانیم آن چوب را به دین و فرهنگ و آموزههای گاتها تشبیه کنیم که همه ما در هازمان وظیفه داریم نگهدار آنها باشیم و به پیشبرد آن یاری برسانیم و در هنگام لازم به نسل بعد تحویل دهیم تا این راه اهورایی همواره ادامه داشته باشد و بتوانیم در گسترش آن در گیتی سهمی داشته باشیم. با نگاهی دیگر میتوانیم آن چوب امدادی را به مطالبات به حق یک جامعه تشبیه کرد. این مطالبات میتواند به صورت اعتراض هم باشد و وقتی صدای اعتراض شنیده میشود که به مانند آن چوب امدادی بشتر افراد جامعه به آن باور داشته باشند و در انتقال آن به کارگزاران همازوری نمایند. فقط باید یادمان باشد آرمانها و هدفهای خوب و خواستههای بایسته یک جامعه را هیچ گاه نباید رها کنیم و یا فراموش کنیم و اینگونه است که جامعه زنده و پویا باقی میماند. در جامعه بدون هدف هر چقدر افراد تلاش کنند بیهوده است. مانا و سبز باشید جمشيد جمشيدي





بر سر ما سایهی اهریمن است گیسوان افشانده بر تاراج باد

ا باش تا گُرد آفریدی بر جهد تا ببینی، زن نه آتش، آهن است دست در شمشیر آرد ناگزیـر آنکه دستش خون چکان از سوسن است بگسلد زنجیرها تا بنگری تیغ این شور افکنان شیر افکن است بـر افـق چشـم دارم هـر سـحر تاچه زاید صبح شب آبستن است من ز مردان نا امیدم بی گمان کاوهی آیندهی ایران زن است

فريدون مشيرى

تيغ بر كف راست چون روئين تن است من ز مردان نا امیدم بیگمان کاوهی آیندهی ایران زن است ز آن که این آزرده جانان قرنهاست طوق خون آلودشان بر گردن است یای دیوار اسارت بسته نای رخت تاریک عزاشان برتن است صبرشان روزی به پایان می رسد پیش من این نکته روز روشن است گرچـه اینـک نـام ایـن نـازک دلان لاله و نسرین و ناز و سوسن است ناخن رنگین او مشت درشت اطلس زرتاش آنک جوشن است هستی ما زیر یای دشمن است در مـزار آباد مـا آهسـته رو کاندر این مرداب خون تا دامن است سرو بالایان به خاک افتادهاند این که بالا نماید شیون است از جوانان يوسفي بر جا ناند آنچه بینی غرق خون پیراهن است نه ثریا نه منیژه شب سیاه سر به سر این ملک چاه بیژن است سالها رفته است و وحشت برقرار هـم چنان تكرار تير و بهمن است در افقها چهـرهای میپَــروَرَد ماه رخساری که پشت توسن است



موبد کامران جمشیدی



چگونگی امروزین انجمنهای بزرگتر زرتشتی در جهان (بر یا شده از سوی ایرانیان زرتشتی)

تا بدانجا که من میتوانم ببینم و بشنوم و بدانم، کمابیش همه انجمنهای زرتشتی در اروپا (بر پا شده از سوی زرتشتی زادگان) در کشورهایی مانند سوئد، آلمان و فرانسه آن کنشمندی و شور و شوقی که در یکی دو دهه پیش داشتهاند، دست کم از برای برگزاری جشنها و دیگر آیینها، به شکل چشمگیری کاهش یافته است (اگر که از اساس کاری انجام بشود) که میتواند دلایل گوناگون داشته باشد اما نتیجه یکی است. آن انجمنهایی هم که از سوی بازگشتگان به ریشه بر یا شده بوده است نیز کمابیش به همین سرنوشت دچار شدهاند، به جز یکی دو انجمن مانند بنیاد جهان بینی زرتشت با مرکزیت بلژیک که چند تنی کنشمند زیر سقف آن گردآمده و سرگرم کار و کوشش هستند، مانند آموزش دوستداران برای پیوستن به آیین زرتشتی و سدره پوش کردن آنان، بیشتر از راه اینترنت و یا انجمنی به نام بزرگ بازگشت با مرکزیت نروژ که من نیز در سالیان پیشین با آنان همکاری داشتم ولی از زمانی که یکی از همکاران با نام کوروش آریانا خود را موبد خوانده و جامه موبدی پارسی بر تن میکند و گاه به گاه اینجا و آنجا سدره یوش میکند، دیگر با آنان همکاری ندارم، زیرا که این خود موبدخواندگی را نمیپذیرم. به هر روی آنچه که در این میان وجود ندارد، یک برنامه ریزی همگانی و هماهنگی در بین کنشمندان میباشد.

در استرالیا و انگلیس نیز انجمنهایی وجود دارند که آنان نیز کارکردهایی دارند که گاهی از آنها میشنویم. (یادمان باشد که در این نوشتار سخن از زرتشتیان ایرانی است)

## امریکای شمالی

اگر اشتباه نکنم آمریکای شمالی و کانادا، دارای بیشترین

شمار انجمنهای زرتشتی میباشند، که برخی مانند مرکز زرتشتیان کالیفرنیا و همچنین انجمن زرتشتیان تورنتو، و تا اندازهای هم ونکور، بر یا شده و اداره شونده بوسیله زرتشتیان ایرانی میباشند و برخی دیگر در سراسر ایالات متحده هم از سوی ایرانیان و هم پارسیان بریا شده و اداره مى شوند.

در جایی که سخن از پذیرش دوستداران و درخواست کنندگان برای پیوستن به آیین ریشهای برای ایرانیان و همچنین دیگر کسانی که ریشه در ایرانشهر دارند مانند کردهای ساکن در دیگر کشورها، تاجیکان و چه بسا افغانها، مىباشد، از همهى اين انجمنها چيزى غىشنويم و اگر هم در این زمینهها کاری انجام شده باشد یا فردی بوده است و یا انجمنهای دوستداران زرتشت به گونهای دستی در کار داشتهاند.

میماند انجمن دوستداران زرتشت، که پس از درگذشت شادروان دکتر جعفری و کناره گیری برخی دیگر از همراهان اولیه آن، از تب و تاب افتاده است و از آنچه که شاخههای آن نیز نامیده میشده است چیزی شنیده نمیشود. البته به تازگی چیزهایی درباره این انجمن شنیده میشود که تا زمانی که تایید نشدهاند از دادن نگر خویش در آن باره یرهیز میکنم.

برمی گردم به مرکز زرتشتیان کالیفرنیا و کارکردهای آن و اینکه این مرکز چه نقشی، از یکسو، در امور اجتماعی (و دینی) زرتشتیان گردآمده در آن ایالت را داشته و دارد و از سوی دیگر چه نقشی توانسته است، میتواند و یا میخواهد که در امور اجتماعی دیگر زرتشتیان پراکنده در گیتی داشته و یا نداشته باشد.

ادامه دارد

## زن، زندگی، آزادی

## در متافیزیک ایرانی

اكبر جمالي

« غوغاي ديو و خيلِ پری چون به هم رسند خیلِ پری شکست به غوغا برافکند.» خاقاني



ایرانیان به عنوان یک قوم یا یک ملت یک شاخه از اقوام هندو ـ ایرانی هستند که خود یک شاخه از اقوام هندو ـ اروپایی است. در جایی در تاریخ ، دو قوم ایرانی و هندی از هم جدا میشوند. یکی از مهمترین دلایل جدایی قوم هندو ـ ایرانی به هندی و ایرانی اختلافاتی است که در مورد خدایان خود دارند. در حالی که ایرانیان خدایان کهن هندو ـ ایرانی و هندو ـ اروپایی که به آنها اهوراها یا اسوراها میگفتند را همچنان ستایش میکردند، پرداخته شده باشد. هندیها خدایان نوینی که به آنها دیو میگفتند را پرداختند و با این خدایان نوین، اهوراها یا خدایان کهن را به چالش کشیدند. بنابراین اقوام هندو ـ ایرانی با این اختلاف که خدایان حقیقی اهوراهای کهن هستند یا دیوهای نوین از هم جدا شدند. اهورا در واژه به معنای هستی است و اهوراها خدایانی بودند که خود هستی را نمایندگی میکردند و دیو که در واژه به معنای درخشنده یا درخشش است خدایانی بودند که نیستی را نمایندگی می کردند. در حالی که اهورایرستان ، هستی را مطلق و در نتیجه خدایان حقیقی میدانستند، دیو پرستان نیستی را مقدم بر هستی میدانستند. از آنجا که از نظر منطقی هستی مقدم بر نیستی است بنابراین اهوراها کهنتر از دیوها هستند . در متون مقدس هندوان هم اهوراها را خدایان کهن Old Asuras می نامند.

> دستگاه اندیشهی اقوام ایرانی که ریشه در پرستش و ستایش اهوراهای کهن هندو ایرانی و حتی هندو اروپایی دارد، و با پیدایش زرتشتِ پیامبر در یک دستگاه منسجم ، حول محور اهورامزدا ، ارایه می شود و پس از آن هم در تاریخ این اقوام گسترش مییابد و تا به امروز تداوم یافته است را

« متافیزیک ایرانی » میخوانیم . متافیزیک هر قوم دستگاهی از مفاهیم است که همچون چشمهای از کوهی اساطیری میجوشد و سپس همچون رودخانهای در تاریخ جاری میشود. مثل رودخانه به دلیل تاکید بر ماهیت زنده و پویای متافیزیک و مفاهیم سازندهی آن است. متافیزیکِ هر قوم، اندیشهی آن قوم است تا جایی که این اندیشه در دستگاهی از مفاهیم

برای تبار شناسی مفاهیم در هر فرهنگی، بهترین (ژرفترین) شیوهی یژوهش، یژوهش آن مفاهیم در دستگاه اندیشه یا در متافیزیکِ آن قوم است. در این نوشتار ما تلاش خواهیم کرد تا جایگاهِ سه مفهوم « زن، زندگی، آزادی » را که به عنوان شعار انقلاب نوین ملی ایران ، بر سر زبانها افتاده است ، را نشان دهیم و همچنین در یک نظریهی منسجم توضیح دهیم که چرا « زن ، زندگی ، آزادی » شعار « انقلاب ملی ایران » شده است.

سینتا آرمئیتی( اسیندارمذ ) که یکی از امشاسیندان زن است نمایندهی زن در متافیزیک ایرانی است و روز ٥ اسفند جشن اسپندارمذگان روز گرامیداشت زن، مهر ورزی و زمین است. آرمئیتی، که از کهنترین اهوراهای هندو ـ ایرانی است و در کهنترین بخش ریگ ودا ـ ویس وداس ـ که در ان اهوراها و دیوها درکنار هم ستایش می شوند ـ یک بار ستایش شده است، اهورایی است که نمایندهی زمین است. اهورا، هستی و دیو نیستی است. در جنگ میان دیو پرستان و اهورا پرستان، که دیوپرستان اصالت را به نیستی

میدادند و جهان (لوکا) را توهم (مایا) میدانستند، اهورایرستان با ستایش آرمئیتی زمین (جهان) را واقعی ، مقدس، ستودنی دانستند. بنابراین آرمئیتی، زمین است که باید پاس داشته و ستایش شود. هرگونه بی حرمتی به زمین و آلودن آن بی حرمتی به آرمئیتی بوده است. دلیل زن بودن آرمئیتی ویژگی زایندگی زن و زمین بوده است. از آنجا که زایندگی « به هستی آوردن » است بنابراین اهورایی است.

سپس در مزدایسنا، سپنتا آرمئیتی یکی از ٦ امشاسپندان اهورامزدا شد که نهایندهی زن و زمین است. جایگاه او آنچنان است که او با تعبیری استعاری دختر اهورامزدا است.

سینتا آرمئیتی ـ که نمایندهی زن و زنانگی است ـ والاترین الگوی زن در متافیزیک ایرانی است. سپنتا که پیشوند برای گرامیداشت مقام آرمئیتی است به معنی سازندهی خردمند و ستودنی و اهوارایی (خدای هستیمند) است. آرمئیتی همریشه با آرامش فارسی است. سینتا آرمئیتی چنین توصیف شده است که او را از هر جهت و هر نظر که نگاه کنی زیبای زیباست.

سپنتا ارمئیتی در بیشتر موارد همراه با آناهیتا است و آناهیتا، به عنوان یک دستیار همراه اوست. در حالی که آرمئیتی نمایندهی زن است، سورا آناهیتا نهاینده دوشیزگی و دختر در متافیزیک ایرانی است. (دلیل نزدیکی اسپندارمذ امشاسیند و آناهیتای ایزد نخست زنانگی که یکی زن و دیگری دختر است و دوم رابطهی زمین و آب که اسپندارمذ زمین و آناهیتا آب (باران و رودخانه ) است ) . نگارهها و پیکرههای زیادی از آناهیتا باقی مانده است در حالی که به تصویر کشیدن و پیکره ساختن از سینتا آرمئیتی و دیگر امشاسیندان جایز نبوده است. همهی این امشاسیندان زن و دیگر ایزدان زن نمایندهی فضيلت اخلاقي پاكدامني هم بوده اند. چنانكه نام آناهيتا به معنى ناآلوده یا یاک نیز هست.

سینتا آرمئیتی در کنار رابطهی مستقیم با زن، مهروزی و زمین یک اهمیت متافیزیکی ـ سیاسی مهم هم داشته است. سکولاریسم سیاسی که آنرا جدایی دین از سیاست، جدایی دین از دولت و همین طور عرفی شدن به فارسی برگرداندهاند تنها هنگامی قابل تحقق است که شالودهای متافیزیکی برای آن وجود داشته باشد. زیر بنای متافیزیکی سکولاریسم که به آن سکولاریسم فلسفی هم میتوان گفت این است که « این جهان » در ذات خود باید ارزشمند دانسته شود. در متافیزیک ایرانی سپنتاآرمئیتی که دختر اهورامزدا است، نماینده و نگهبان زن و زمین است. سپنتاآرمئیتی، خود این جهان مادی و عینی است که به نهایت آبادانی خود رسیده است. بنابراین این جهان خود یارهی تن اهورامزدا و دختر اهورامزدا است. رابطهی اهورامزدا و امشاسپندان را همچون برافروختن آتش از آتش دیگری دانسته اند. این جهان باید هر چه بیشتر آباد و آبادتر شود و از آلودن آن باید پرهیخت. برای ستایش سپنتا آرمئیتی میتوان پل ساخت یا کشتزاری را آبادان کرد. در فرهنگی که این جهان را خوار و پست میشمارد نه پیشرفت و نه آبادانی ممکن است. چنانکه امروزه در زبان فارسی واژهی دنیا به معنی زن سخت خسیس و ناکس ، مشتق از دنائت به معنی ناکسی و زبونی است، (دهخدا به نقل از غیاث و آنندراج) و گاهی آنرا دار فانی یا دنیای دون میخوانند که همه ریشه در دیو پرستی و دشمنی با سینتاآرمئیتی دارد. بنابراین سکولاریسم در ایران ـ در شالوده ـ نیازمند حضور سپنتا آرمئیتی است و از این منظر حضور سپنتاآرمئیتی یک ضرورتِ معقول است.

بنابراین سپنتا آرمئیتی معادل زن در متافیزیک ایرانی است.

### دوم : زندگی

امرتات (Av. Amərətāt) یا امرداد که در واژه به معنای نامیرایی است نمایندهی زندگی در متافیزیک ایرانی است. امرتات دومین امشاسیند

زن است. امرتات صورت معقول «آنها » یعنی جان در گاتها است. امرتات نمایندهی گیاهان است. امرتات همان جان در « خداوند جان و خرد» فردوسی هم هست.

امرتات (امرداد) و هورتات (خرداد) همواره با هم هستند. و بالافاصله يس از سپنتا آرمئیتی در کنار اهورا مزدا قرا ر میگیرند. امرتات و هورتات وابسته به آب و خوراک هستند. آنان در مقابل دو دیو به نامهای تَرشنا (تشنگی) و شود (گرسنگی) قرار میگیرند. این دو با خود فراوانی و ثروت میآورند. و همچنین غاینده ی « تداوم » و « پایداری قدر قندانه » هستند و با این تداوم و پایداری قدرتمندانه انها میتوان دشمن را شکست داد (یسنا ۱۱/۳۶) (نک به مقالهی بویس در ایرانیکا در مورد امرداد).

در درون امرتات، فسراتو  $(fs ilde{\sigma} rat ar{u})$  یا شادمانی (خوشی) قرار دارد. این فسراتو است که گاه در میان امشاسیندان در جایگاه امرتات مینشیند. اگر ـ آنگونه که زبان شناسان گفتهاند ـ فسراتو به معنای شادمانی (خوشی: joy ) باشد، باید رابطهای منطقی میان شادمانی و زندگی در مزدایسنا وجود داشته باشد. بر این بنیاد، اینکه در مزدایسنا شادمانی و خوشی ستایش شده است ریشه در مفهوم امرتات دارد. این رابطه را میتوان در شاهنانه هم دید: «میازار موری که دانه کش است / که «جان» دارد و جان شیرین «خوش » است.»

امرتات نماینده و نگهبان زندگی (جان : آنما) است. اما این زندگی فقط زندگی و جان مردم نیست بلکه گیاهان و جانوران را نیز در بر میگیرد. قداست درخت در فرهنگ ایرانی به دلیل حضور امرتات است. و همچنین این اندیشه که مزدایسنا دینی دوستدار محیط زیست است نیز وابسته به امرتات است.

بنابراین امرتات معادل زندگی است.

### سوم: آزادی

آزادی را در متافیزیک ایرانی هورتات ( hauruuatāt ) (خرداد) نهایندگی میکند. هورتات سومین امشاسیند زن است. اَمرداد که در مزدایسنا معادل جان در منطق نظری است، در مقابل هورتات که خِرد است، قرار میگیرد. آنچه از هورتات میدانیم این است که هورتات (خرداد) همچون، سینتاآرمئتی و امرداد مادینه است. او همیشه همراه با امرداد است. در میان ایزدان ارتباط بسیار نزدیکی با آناهیتا دارد. ( دلیل نزدیکی هورتات و آناهیتا این است که هورتات امشاسپند نمایندهی آب و آناهیتا ایزدِ نمایندهی آب است. ضمن اینکه هر دو مادینه نیز هستند) همچنانکه امرداد ناینده و نگهبان گیاهان است، هورتات (خرداد) نماینده و نگهبان آب است. و زرتشتیان آنرا نمایندهی رسایی یا کمال میدانند. ( که این رسایی را آنان از ریشه شناسی این واژه و بحثهای زبان شناسانی گرفته اند.) که ممکن است که وجهی از هورتات را توضیح دهد.

نقطهی عزیمت ما برای فهم معنای منطقی هورتات آن چیزی است که او نهایندگی میکند و آن « آب» است. پژوهشگران هندو ـ ایرانشناسی پیشتر به رابطهای محکم و مستقیم میان آب و خرد رسیده بودند و هر کدام برای ان تفسیری ارائه کردهاند.

« یک پیوند باستانی اسرارآمیزی میان آب و خرد وجود دارد. موبدان و شاگردانشان برای طلب خرد و دانش اَردوی (آناهیتا) را نیایش میکنند، این در حالیست که ساراسواتی مطالعهی وداها را حمایت میکند. خرد همچنان که دیدیم نسبتی با وارونای هندی ، خدای ابها و همین طور با اهورا (برای مثال وارونا ) در ایرن دارد. و در پرداخت پهلوی وهومن پشت ، زرتشت خودش این گونه ارائه میشود که او خرد همهی دانشها را از اهورا مزدا در شکل آب دریافت میکند. » (بویس، ۷۳) .

بنابراین هورتات، خِرد را نمایندگی میکند. در درون هورتات(خِرد) ، دئنا (وجدان) قرار دارد. به عبارت دیگر وجدان که ارادهی آزاد است ومنشا آزادی است را دِئنا (وجدان ) نایندگی میکند. بنابراین نایندهی آزادی در میان امشاسیندان هورتات است.

هورتات همان خرد در خداوند جان و خرد فردوسی نیز هست. اما این خرد در اینجا در دقیقهی شناسایی (cognition) است و با مزدا که خرد در دقیقهی گوهر است متفاوت است. بنابراین خرد در هورتات به شکل شناسایی و ارادهی آزاد پدیدار میشود ، چرا که دئنا یعنی وجدان از خرداد (هورتات) استنتاج می شود. این دئنا است که در جایگاه هورتات می نشیند (یسنا، هیتن هایتی ) . بنابراین هورتات که سومین امشاسیند زن است همان

بنابراین شعار زن، زندگی، آزادی در واقع معادل متافیزیکی سپنتا آرمئیتی ، امرتات و هورتات است که سه امشاسیند زن هستند. حال پرسش این است که دلیل این شباهت اسرارامیز و البته منطقی و معقول چیست.

شعار زن زندگی آزادی از کردستان ترکیه برخواسته وارد کردستان سوریه شده است سیس به کردستان ایران آمده است و سیس در سراسر ایران پیچیده و جهانی شده است. جهت حرکت این شعار غربی ـ شرقی بوده است. یعنی از غرب به شرق حرکت کرده است. این جهت (از غرب به شرق ) جهت پیشرفت خوداگاهی اقوام ایرانی است. یعنی هر چه از غرب به شرق برویم خوداگاهی اقوام ایرانی کمتر میشود. مثلا کردها خوداگاهتر (ازادتر) از بلوچها و بلوچها خوداگاهتر (آزادتر) از یشتونها هستند.

خرد برای پیشرفت در تاریخ، خود را به شکل خودآگاهی در میآورد. برای آنکه خود آگاهی یک گام، خرد را به پیش ببرد باید یک گام، ژرفتر به درون خود بنگرد و خود را بشناسد. پیشرفت خودآگاهی ایرانی در ایران از این رو متوقف شده بود که خوداگاهی ایرانی که تا دورهی هخامنشیان و مادها ژرفنا پیدا کرده بود برای ژرفنا یافتن بیشتر باید از دورهی هخامنشی و مادها میگذشت. برای این گذار، خوداگاهی ایرانی باید از مرزهای ایران امروزین خارج می شد. اما از آنجا که دانش تاریخ و باستان شناسی عهده دار این مهم بود، خوداگاهی ایرانی برای ژرفنا یافتن در پی باستان شناسی شوش (تمدن ایلام) و شهر سوحته و تمدن جیرفت بود که علی رغم اهمیت این تمدن ها، این پژوهشها و این تمدنها بیارتباط با متافیزیک ایرانی و در نتیجه پیشرفت خودآگاهی ایرانی بود. خوداگاهی ایرانی برای ژرفنا یافتن از عصر هخامنشیان و مادها باید از مرزهای ایران امروزین بیرون میرفت و در دشتهای آسیای مرکزی (احتمالا) ، در جایی که کلیت متافیریک ایرانی( گذار از دین هندوایرانی به مزدایسنا) طرح میشود، ژرفنا مییافت. در اینجا دیگر ما نه با یک دولت (هخامنشیان) (روح عینی ) بلکه با یک هنر، دین و فلسفه (مزدایسنا) (روح مطلق ) روبه رو هستیم. ژرفنا یافتن خوداگاهی از دولت (هخامنشیان ) (روح عینی ) به دین (مزدایسنا ) (روح مطلق ) یک گام بزرگ در پیشرفت خوداگاهی ایرانی است که به دلیلی که گفتیم در ایران با موانع زیادی روبه رو بود. اما کردها با این محدودیت سیاسی ـ سرزمینی برای ژرفنا یافتن خودآگاهی رو به رو نبودند. آنها به طور مستقیم به آتش و زرتشت (روح مطلق) بازگشتند و همین امر باعث شد تا این كردها باشند كه طلايه داران ييشرفت خود اگاهي اقوام ايراني باشند.

دلیل سر براوردن شعار زن، زندگی، آزادی که بازگشت امشاسیندان زن در متافیزیک ایرانی است، این است که خوداگاهی اقوام ایرانی در راه پیشرفت خود، در رابطه با الله (مطلق ) و اسلام از دقیقههای یکسانی identity و نایکسانی difference و تضاد opposition و تضاد گوهرین essential opposition و تناقض contradiction شده است.

این دقیقهها ، دقیقههای پیشرفت خرد در یک دیالکتیک هستند. به عبارت دیگر، دیالکتیکی درخودآگاهی ایرانی در کار است.

( خوداگاهی ایرانی (روح قومی ) در ابتدای انقلاب اسلامی در شعار «روح منی خمینی، بت شکنی خمینی » به رابطهی یکسانی identity با خمینی (الله ـ اسلام) مىرسد. اگاهى به تفاوت ميان اسلام گرايى و خرد گرايى یا پدیدار شدن شکاف میان اصول گرایان و اصلاح طالبان مرحله رابطهی نایکسانی difference میان روح قومی و اسلام گرایی است. خردگرایی و ملی گرایی علت این تفاوت است. جنبش رفورمیستی سبز میتواند مرحلهی تضاد opposition باشد. پس از آن خوداگاهی ایرانی وارد مرحلهی تضاد گوهرین essential opposition می شود که در این مرحله حجاب که یک اصل اسلامی است و نقشی گوهرین در دستگاه اندیشهی اسلامی دارد، مورد مخالفت قرار مي گيرد.)

گسترش خوداگاهی ایرانی در میان کردها باعث پیشرفت آزادی در روح قومی شده است. (مثلا کردهای سوریه مجسمهی کاوهی آهنگر، و زرتشت را در شهرهای کوبانی و عفرین، به عنوان نماد هویت قومی خود بریا کردند که این به معنای پیشرفت خود اگاهی قومی انان در مقایسه با مثلا بلوچها است.) این پیشرفت تا بدانجا بوده است که آنها از مرحلهی تضاد گوهرین Essential opposition با مطلق (الله) گذر کردهاند و به تناقض contradiction با الله و اسلام رسیدهاند و به همین دلیل آنان مجسمهی زرتشت را در شهر عفرین به عنوان نهاد هویت قومی خود برپا کردند.

تعارضی که میان اسلام گرایی در ترکیه و جنبش کردها و همچنین تعارض میان ایدئولوژی داعش و زنان ازیک سو و کل هویت قومی کردها در عراق سوریه اتفاق افتاد این فرایند را تقویت کرده است.

به هر تقدیر در مرحلهی تناقض گوهرین essential opposition روح قومی در مقابل الله ( حجاب و سیاست به بردگی کشیدن و فروختن زنان ایزدی) ، روح قومی یک مطلق مطلقتر را در مقابل الله قرار داده است تا از الله و از سیاست سرکوب زنان گذر کند. این مطلق مطلق تر از الله است، که به خوداگاهی ایرانی این توان را بخشیده است که در مقابل الله بایستد و سخن او (حجاب) را رد کند ، اهورامزدا است. بازگشت به دین زرتشت کردها (آگاهی یافتن از دین زرتشت و نه لزوما گرویدن به این دین) به آگاهی یافتن از اهورامزدا انجامیده و هم اینکه اهورامزدا به ما نزدیکتر است. این نوع رابطه با اهورامزدا به نوعی ایمان تبدیل شده است.

دلیل مطلقتر بودن اهورامزدا نسبت به الله این است که در حالی که الله، وحدتِ مطلق است و درنتیجه یکسوگرایانه است، اهورامزدا وحدت در کثرت و کثرت در وحدت است. این مطلقتر بودن اهورامزدا باعثِ آزادی خوداگاهی از محدودیتِ وحدتِ مطلق یکسوگرایانهی الله میشود. در نتیجه آزادتر می شود. بنابراین در این مرحله خوداگاهی ایرانی دیگر نمی تواند این قفس وحدت مطلق یکسوگرایانه را تاب بیاورد و تلاش میکند تا قفس را بشکند و رها شود. حجاب و همهی دیگر قوانین اسلامی بر شالودهی این وحدت مطلق یکسوگرایانه بنیان نهاده شدهاند و رهایی از این قوانین جزمی مستلزم به چالش کشیده شدن این وحدت مطلق یکسوگرایانه است. و این کار تنها با یافتن مطلقی مطلق تر امکان پذیر است و از آنجا که این مطلق مطلقتر اهورامزدا است ، تنها با ژرفنا یافتن خوداگاهی میتوان اهورامزدا را دریافت.

ژرفنا یافتن خودآگاهی قومی در کردها و به ویژه در میان کنشگران و مبارزان کرد که با بازگشت آنها به آتش و زرتشت تحقق یافته است باعث گسترش آزادی در روح قومی شده است. دین زرتشت در دهه ۱۹۹۰ میلادی به بعد در میان کردهایی که در اروپا زندگی میکردند گسترش پیدا کرد.

(سانتا، ۲۰۱۸، ص ۹۸) بازگشت این کردها به سرزمین مادریشان باعث گسترش این دین در میان کردها شد.

« در دوره مدرن، اولین ادعای اینکه کردها در اصل زرتشتی بودند توسط برادران بدرخان در دهه ۱۹۳۰ مطرح شد. (۲۰۰۹, Allison: ۲۹۰-۲۸۵) برادران بدرخان مدعی شدند که کردها در اصل پیرو آئین ایزیدی بودند که آن را نسخه کردی دین زرتشتی میدانستند. در دهههای ۱۹۷۰ و ۱۹۸۰، این ایده که کردها زرتشتی هستند، به یکی از اصول اصلی جنبش ناسیونالیستی کرد در ترکیه تبدیل شد و در کردستان عراق نیز شتاب بیشتری گرفت. اگرچه دو حزب سیاسی اصلی کردستان عراق، حزب دموکرات کردستان و اتحادیه میهنی کردستان اسلام را رد نکردند، عبدالله اوجالان ، بنیانگذار حزب دموکرات کردستان در ترکیه، آشکارا میگفت که دین زرتشت از نظر اخلاقی و عقلانی از اسلام برتر است.اوجالان، دین زرتشت را به عنوان نیرویی رهایی بخش، که میتواند کردها را از ستم دشمنان اسلامی و فئودال در داخل و خارج، رهایی بخشد، همگانی کرد. برای اوجالان، دین زرتشتی بخش مهمی از گذشته کُرد است، در حالی که برای بنیانگذاران دو مرکز زرتشتی در سلیمانیه عراق ، بخشی از آیندهی روشن است.» (سانتو، ۲۰۱۸،

اوجالان که خود رهبر بخشی از کردهای ترکیه است مینویسد:

« این آیین زرتشتی بود که در فاصله زمانی بین ۷۰۰ تا ۵۵۰ قبل از میلاد، طرز تفکر کردها را برای همیشه دگرگون کرد. دین زرتشت شیوهای از زندگی را گسترش داد که با کار در مزارع ، جایی که مردان و زنان با یکدیگر برابر بودند، شناخته می شد. حیوان دوستی جایگاه مهمی داشت و آزادی خير اخلاقي والايي بود. » (اوجالان، ۲۰۰۹ ، ص ۱۱)

بازگشت به دین زرتشت، کردها را معطوف به یک دستگاهی ارزشی متفاوتی در رابطه با زنان در مقایسه با اسلام کرد. مفهوم برابری زن و مرد و مبارزه با ستم علیه زنان به یکی از اهداف جنبشهای کردی در کشورهای ترکیه و سوریه مبدل شد.

در چنین ساختاری شعار ژن، ژیان، ئازادی (زن، زندگی، آزادی ) در میان کردها به عنوان یک شعار جنبشهای کردی در گردهاییهای سیاسی سر داده شد. سیس ، پس از آنکه دولت اسلامی عراق و شام به ایزدیها حمله کردند و زنان و دختران ایزدی را به بردگی بردند، کردهای سوریه به جنگ داعش رفتند برخی از این جنگاوران کرد زنان و دخترانی بودند که تفتگ به دست گرفته بودند و شعار ژن، ژیان، ئازادی (زن، زندگی، آزادی ) سر میدادند. کردهای ایران، که بیش دیگر اقوام ایرانی با نگرانی زیادی مسائل کردهای ایزدی و کردهای سوریه و این زنان جنگجو را دنبال میکردند این شعار را از زنان جنگجوی سوریه گرفتند و در شهر سقز در مراسم خاکسپاری مهسا امینی آنرا سردادند. دانشجویان دانشگاه تهران ـ که پیشتر چندین بار برای زنان ایزدی و جنگجویان کرد سوریه تظاهرات کرده بودند ـ این شعار را از مراسم خاکسیاری مهسا در کردستان گرفتند و سردادند. سیس این شعار از دانشجویان دانشگاه تهران در سراسر ایران پیچید و جهانی شد. و امروز به شعار « انقلاب ملی ایران» تبدیل شده است.

بنابراین شعار زن، زندگی، آزادی حاصل پیشرفت یا ژرفنا یافتن خودآگاهی اقوام ایرانی تا دین زرتشت است. در واقع سه مفهوم زن، زندگی، آزادی حاصل تحولاتی است که در روح قومی اتفاق افتاده است و به همین دلیل بیشترین ایرانیان در داخل و خارج این کشور را متاثر کرده است. زن، زندگی، آزادی به معنای نه تنها نگاه متفاوتی به این مفاهیم در فرهنگ ایرانی است بلکه همچنین در تضاد با نگاه اسلامی و فرهنگ و سیاست حاکم بر اقوام ایرانی است. ایجاد تعارض با فرهنگ و اندیشهی دینی حاکم تنها با

فرهنگ و اندیشهی دینی دیگری ممکن میشود. به عبارت دیگر برای در افتادن با داعش که ادعای ارتباط با الله (مطلق) دارد باید به خدای دیگری و البته خدای بزرگتر و مطلق تری مجهز بود. بنابراین شعار زن، زندگی ، آزادی که برای مقابله با اسلام گرایان و به طور مشخص داعش سرداده میشد در ذات خود دارای دلالتی خدای گونه بوده است. به عبارت دیگر زن ، زندگی، آزادی حقیقتی و ایمانی را بیان میکرد که این حقیقت و این ایمان ضد ایدئولوژی داعش بوده است. برای رد یک دریافت از خدا باید دریافت دیگری از خدا داشت. و برای رد دریافت داعش از خدا (مطلق: الله) نیازمند به دریافتی پیشرفتهتر از خدا (مطلق: اهورامزدا) هستیم . این تقابل به صورت منطقی رخ میدهد و همیشه در دقیقهی نخست آگاهانه نیست. به اگاهی درامدن آن دقیقهای دیگر در پیشرفت خودآگاهی است.

بنابراین زن ، زندگی، آزادی همان سه امشاسیندان زن بودند که به نهایندگی از اهورامزدا در مقابل الله و اسلام ایستادهاند تا به پاری زنان به بردگی کشیده و مردمان ستمدیده، بر بنیاد ضرورتِ معقول بیایند.

آنچه تک تک ایرانیان را در داخل و در خارج ایران متاثر کرده است اتفافی است که در روح قومی رخ داده است و ضرورت معقول است. این جنبش (زن، زندگی، آزادی ) نیروی خود را از روح قومی و پیشرفت خوداگاهی ایرانی میگیرد. زن ایرانی برای آنکه در پوشش آزاد باشد باید از اسلام گذر کند. اسلام نه تنها یک مانع عینی برای آزادی پوشش زن ایرانی است بلکه یک مانع ذهنی هم هست. این مانع عینی و ذهنی، دولت اسلامی و اسلام است. انقلاب ملی ایران و شعار زن، زندگی ، آزادی در پی در هم شکستن این مانع عینی و ذهنی است. شعار زن، زندگی، آزادی به این دلیل توان گذر از این مانع ذهنی اسلام را دارد که اهورایی است.این همان تناقضی contradiction است که در روح قومی اتفاق افتاده است و امشاسیندان زن به نمایندگی از اهورا مزدا در مقابل الله ایستادهاند و خود را در شعار زن، زندگی، آزادی پدیدار کردهاند و ادعای جهانشمولی universalism دارند و الله و اسلام (خاص گرایی)particularism را به چالش کشیده اند.

#### منابع

- 1- Jafari, Ali Akbar. THE GATHAS, OUR GUIDE: The thought-provoking divine songs of Zarathustra, Los Angeles, Ushta Publication, 1989
- 2 Boyce, Mary. A HISTORY OF ZOROASTRIANISM, Volume 1, Leiden, Brill, 1975
- 3 Hegel, G.W.F. SCIENCE OF LOGIC, trans. A. V Miller, London: Allen &. Unwin, 1969
- 4 Öcalan, A. (2017), Liberating Life: Woman's Revolution, 2nd ed., Cologne
- 5 Öcalan, A. (2009), War and Peace in Kurdistan: Perspectives for a Political Solution of the Kurdish Question, Cologne.
- 6 Szanto, Edith. «Zoroaster was a Kurd!»: Neo-Zoroastrianism among the Iraqi Kurds, Iran and the Caucasus, VL22, p89

# نوزدهم آذرماه روز جهانی حقوق بشر

توران شهریاري( بهرامي) وکیل دادگستري

با سیاس از هفته نامه امرداد



ميگذرد. اين اعلاميه در دهم ميباشند تامين گردد. دسامبر ۱۹٤۸ به تصویب مجمع عمومــی ســازمان ملــل رســيد.

امضاء کننـدگان ایـن اعلامیـه اسـت. رياست كميسيون حقوق بشررا بانـو «النـا روزولـت» همـسر رئيـس جمهور وقت آمریکا که خود غیره دارد. بانویی حقوقدان و فرزانه بود به عهده داشت. اعلامیه جهانی حقوق بشر سه سال پس ازتشکیل اعلامیـه آمـده اسـت: مجمـع عمومـی این اعلامیه جهانی حقوق بشر را کلیه ملل اعلام میکند. تا جمعی اقویا بر ضعفا به سر میبرد. و همـه اركان اجتـماع ، ايـن اعلاميـه مجاهدت کنند که به وسیله تعلیم و تربيت، احترام به اين حقوق و آزادیها توسعه یابد و با تدابیر تدیجی مای و بین الملالی شناسایی و

روز نوزدهـم آذر برابـر بـا دهـم اجـرای واقعـی و حیـاتی آنهـا چـه در کـه در جنـوب غـرب عـراق قـرار ایـران کـه بیسـت و سـه قـرن قبـل

مرد و همچنین کودکان صرف نظر

اعلامیه جهانی حقوق بشر، اعلامیه نیست که در اینجا قسمتی از حقــوق بشرکــورش بــزرگ اســت، کــه کتــاب سرزمــن جـــاويد اثــر گيرشــمن وارد شــهر بابــل شــد و در اولــين روز سازمان ملل در۳۰ ماده تصویب بیش از دو هزار و پانصد سال از دهرتسفلد و ماژیران موله نقل بهار در بابل تاجگذاری کرد. گردیــد. در قســمتی از مقدمــه ایــن عمــر آن میگــذرد و در موقعــی و دورانی صادر شد که جهان در ترگی باید تصدیق کنیم که سند آزادی یا سیاسی یونان مفصـلاً دربـاره آن و بردگی و نقیض حقوق انسانها فلشور آزادی که طرف کورش در روز آرمان مشترکی برای تمام مردم و و نابرابری آنان و خشونت مطلق تاجگذاری او در بابل (جنوب غرب

این اعلامیه که بر سنگ نوشته اعلامیه حقوق بشر که انقلابیون را دامًاً در مدنظرداشته باشند و استوانهای نقش گردیده در سال ۱۸۷۹ به دست «هرمـزد رسّـام» که آن کشـور تصویـب کردنـد برتراسـت. ایـن مـتن تـا ایـن اواخـر نامعلـوم و یکی از اعضای هیت باستان شناسی انگلیسی بود در حین کاوشهای الفاظ و انشاء بسیار جالب است قرن نوزدهم در بینالنهرین توسط

دسامبرینجاه و هفت سال تمام از میان خود ملل عضو و چه در بین گرفته کشف گردید و اکنون زینت صدور اعلامیه جهانی حقوق بشر مردم کشورهایی که در قلمرو آنها بخش موزه بزرگ بریتیش میزیوم در انگلسـتان اسـت و بیشـك تـا كنـون مهمترین هدف اعلامیه جهانی مورد بازدید میلیونها گردشگری حقوق بشر شناسایی ذاتی کلیه که از اطراف و اکناف جهان به دولت ایران یکی از نخستین اعضای خانواده بشری و حقوق انگلستان رفتهاند قرارگرفته و

یکسان و انتقال ناپذیر انسانی زن و تحسین همگان را برانگیخته است. نسخه کیے آن نیےز بے عنوان از رنگ پوست و نـژاد و جنسـیت و یکی ازکهن تریـن افتخـارات بـشر در ساختمان سازمان ملل در نیویـورك به خوبی میدانیم که نخستین نصب گردیده است. بیمناسبت ارزشتر جلوه میکند.

گـردد. در ایـن کتـاب آمـده اسـت:

فرانسه در اولین مجلس شوراي ملی

از اعلامیه حقوق بشر مجلس ملی فرانسه صادرگردید معنویت بیشتری دارد. اگر منشور آزادی کورش را با اعلامیه حقوق بشر مصوب مجلس ملی فرانسه و همچنین با اعلامیه حقوق بشر سازمان ملل متحد در سال ۱۹٤۸ مقایسه کنیم منشور آزادي كـورش بـه مناسـبت صراحـت و قدمت و پشت یا زدن به رسوم خرافاتي دنياي قديم برتر و با

کـورش در سـال ٥٣٩ قبـل از ميـلاد

گرنفون فیلسوف و مورخ و مرد نوشته است در آن روز کورش بعد از این که در معبد مردوك خدای عراف کنونی) صادرگردیده است. از بزرگ اهالی بابل تاج برسر نهاد منشورآزادی بے را کے بے لوح كـورش بـزرگ شـهرت دارد، خوانـد. اعلامیه حقوق بشر از حیث ناخوانده بودتا این که در اواخر باستان شناسی در شهر «اور» بابل اما منشور آزادی کورش یادشاه هئیت باستان شناسی انگلیسی

حفاري به عمل آمد و آن کتيبه پيدا شد که حوزه حکومت و ماموريت خود مانع از فروش و اگر خواهي آگاهي يابي از آن بيشك يكي ازگرانبهاترين و بينظيرترين اسناد خريد مردان و زنان به عنوان غلام و كنيز شوند تاریخی دنیاست. در آن سند تاریخی بعد از این و رسم بردگی باید به کلی از جهان برافتد و از پذیرفته منشور آن را کنون که کورش خود را معرفی میکند و اسم پدر وجد مزدا خواهانم که مرا در راه اجرای تعهداتی که اول و دوم و سوم خویش را نام میبرد، میگوید: نسبت به ایران و بابل و ملتهای دیگر به اگرچند بخشنده بس سورها که او پادشاه ایران و بابل وجهات اربعه عهده گرفتهام یاري نماید و موفق گرداند: بیشك میباشد. پس از این مقدمه کورش میگوید: و تردید کورش ابتدا به ساکن و بدون مقدمه ولیکن دریغا بشر باز هم اینک که به یاري مزدا تاج سلطنت ایران و بابل قبلی چنین کارهاي بزرگ و تحسین برانگیزي را و کشورهای جهات اربعه را بر سر گذاشتهام که سابقه نداشته انجام ندادیم. بلکه در نتیجه کسانی هنوزم پی سلطهاند اعلام میکنم، تا روزی که زنده هستم و مزدا زندگی در خانواده و جامعه و مردمی آزاده که توفیق سلطنت را به من میدهد، دین و آئین و به انساینت و حقوق بشر اهمیت میدادهاند هنوزم در این راه بس ورطههاست رسوم و سنت ملیتهایی را که من پادشاه آنها آموخته بود. از تکرار واژه «مزدا» که به معنی هستم محترم خواهم شمرد و نخواهم گذاشت ابردانش و آگاهی و اهورامزدای زرتشت است گروی گرفتار زندان و بند که حکام وزیر دستان من باورها و آئین و رسوم چنین برمی تابید که کورش به مزدا و اهورائی ملتها را مورد تحقیر قرار دهند و یا به آنها زرتشت و دین مزدایی باور و ایمان داشته است. گروهی گرفتار آزار و جور توهین نمایند. من از امروز که تاج پادشاهی را زیرا در دین زرتشت همه انسانها صرف نظر از بر سر نهادهام تا روزی که زنده هستم و مزدا جنس و نژاد و رنگ و آئین و زبان و سایر موارد فیوزم زن و کودکان را ببین توفیق سلطنت را به من میدهد هرگز سلطنت و اختلافات ، در معنی و باطن یکسان هستند و خود را بر هیچ ملتی تحمیل نخواهم کرد و هر هیچ کدام را بر دیگری برتری و امتیازی نیست خشونت به همراه تبعیض و زور ملت آزاد است که مرا به پادشاهی خود بپذیرد مگر از راه اندیشه و گفتار و کردارنیك و خدمت یا قبول نکند و هر گاه نخواهد مرا پادشاه خود به مردم و دیگران. بسیاری از مواد اعلامیه جهانی زجور خشونت گرایان، هنوز بداند من برای سلطنت بر آن ملت مبادرت بشر از قبیل برابری زن و مرد، آزادی بیان، آزادی به جنگ نخواهـم کرد. من تا روزي که پادشاه اندیشه آزادي کارآزادي مسافرت آزادي در انتخاب نگاهي بر آن تيره روزان فکن ايران و بابل وكشورهاي جهات اربعه هستم نخواهم گذاشت که کسی به دیگری ظلم کند و اگر شخصي مظلوم واقع شود من حق وي را از ظالم خواهم گرفت. و به او خواهم داد و ستمگر را مجازات خواهم کرد، من تا روزی که یادشاه هستم نخواهم گذاشت مال غیرمنقول یا منقول دیگري را به زور یا به نحو دیگري بدون پرداخت بهای آن و جلب رضایت صاحب مال ایرانست. تصرف و تصاحب نمایند. من تا روزی که زنده هستم نخواهم گذاشت که شخصی، دیگری به بي گاري بگمارد. و بدون پرداخت مزد وي را به کار وادارد من امروز اعلام میکنم که هر کس آزاد است هردینی را انتخاب کند و مال خود را به هرنحو که میخواهد به مصرف رساند مشروط بر این که لطمهای به حقوق دیگران نزند جهانی پیام حـــقوق بشر من اعلام میکنم که هر کس مسئول اعمال خود میباشد. و هیچ کس را نباید به مناسبت جهان سر بر رشك مینو شود تقصیری کے یکی از خویشاوندانش کردہ است مجازات گردد نه دیگران. من تا روزي که بیاري پس از دومین جنگ بین الملل مزدا سلطنت میکنم نخواهم گذاشت که مردان و زنان را به عنوان غلام و کنیز و برده بفروشند تنی از بزرگان پیروزمند و حـکام وزیردسـتان مـن کلـف هسـتند کـه در

همسر و خیلی از آزادیهای دیگر که در فلشور حقوق بشر صراحت دارد در ریشه در گاتهای حقوق بشر چون که گردید نقض زرتشت «سرودههای زرتشت» دارند و به عبارت دیگر نخستین واضع حقوق بشر زرتشت روان بشر سخت غمگین شود پیامآور ایران باستان است و کورش تحت تاثیر و باورهای مزدایی و اندیشهای زرتشتی به چنان خشونت، ترور، زور، تبعیض و جنگ کارهاي بزرگي توفيق يافت که مايه افتخار

سروده توران شهریاري بهرامي به مناسبت روز دهـم دسـامبر برابـر بـا نوزدهـم آذر روز تصویـب مراد همه مردم آزادی است اعلامیه جهانی حقوق بشر.

## حقوق بشر

امید آفرین است و پیروزگر زرتشت بنیان گرفت این ناد

نوشتند سی مادهاش را به زر

به سی ماده آن به ژرفی نگر به گیتی بسی کشور و بوم و بر اگر چند را دست صدها څر

حقوق بود بروبرو با خطر

تفو با دبر سلطه کور و کر

دریغا و دردا کزین رهگذر

گروي پراکنده و در بدر

خور و خوابشان اشك و خون جگر

چو بازیچهای در کف سلطهگر

کند در دل و جان آنان اثر

زنانند سر و خمیده کمر

که تا یابی از حال آنان خبر

نشانیست از زور و بیداد و شر

چو نادیده گردد حقوق بشر

به غیر از تبای چه دارد اثر؟ حقوق خداداده و ایزدی

نباید که افتد کف بیر!

در این ره بود آدمی رهسیر

همان روح آزادي راستين

که به هر کسی ناورد درسر

به فرهنگ و تاریخ ما، این حقوق

شد از باستان در جهان جلوهگر

سپس نیز از کورش دادگر

از این راستین نامه نامور ز اندیشه و گفت و کردارنیك

چه چیزي بود در جهان نیكتر؟

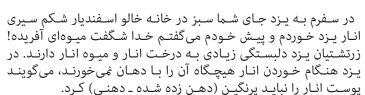
كز آن مرگ و ويراني آمد به بر اميد آنكه اين آسماني نهاد

فزونتر دهد زین سپس بار و بر

## صد دانه یاقوت،

## دسته به دسته

## تودر حمسر يرخده



نخست آن را با دست دانه میکنند و آنگاه میخورند تا آب دهان به پوست انار تماس نداشته باشد. شوند(علت) این است که پوست انـار را خشـک میکننـد و بـا آن آتـش درسـت میکننـد و اسـفند و کنـدر در آن میریزنـد و چـون آتـش بایـد پـاک و پاکیـزه باشـد، پوسـت انـار پرنگین را در آتش نمیاندازند. هم چنین دم کرده پوست انار را بخور میدهند و نباید نایاک باشد.

یادم میآید در کودکی پدرم میگفت پوست انار و خرده آهن زنگ زده را اگر در آب بریزیم و چند ماهی نگه داریم زنگ آهن و رنگ پوست انار با هم مرکب مشکی درست میکنند و رنگی ثابت به دست می آید و در قدیم این گونه مرکب برای نوشتن می ساختند. یک بـار در یـک سـطل فلزی مقـدار زیادی آهن قراضـه را همراه بـا چند کیلو پوست انار ریختم و آب به آن افزودم. پس از چند ماه که در کنار خانه در آفتاب قرار داشت، یک سطل بزرگ مرکب مشکی درجه یک داشتم که نمیدانستم چکارش کنم!

از یزد که به تهران برگشتم به دنبال نوشتههایی درباره انار بودم و توانستم نوشته زیر را فراهم کنم که از «الف» تا «ی» انار را برای شما آورده:

> صد دانه یاقوت، دسته به دسته با نظم و ترتیب، یک جا نشسته هر دانهای هست خوشرنگ و رخشان قلب سپیدی در سینه آن سرخ است و زیبا، نامش انار است هم ترش و شیرین، هم آبدار است

درخت انار بومی ایران و مناطق مجاور آن است. درخت کوچکی است که بلندی آن تا شش متر میرسد و در جایهای نیمه گرمسیری میروید. گلهای انار درشت به رنگ قرمز اناری ولی بیبو است. میوه آن با اندازههای گوناگون دارای پوستی قرمز رنگ و یا زرد رنگ دیده میشود. روی هم رفته نزدیک به بیست گونه انار در دنیا

الف ـ «انار»؛ واژهای ست فارسی و در زبان پهلوی نیز چند بار به کار رفته است (برای نمونه: در کتاب «شایست نا شایست»). در نوشتههای اوستایی واژه انار نیامده، اما به گفته استاد پورداوود در کتاب ویسیرد، در اوستا به گیاهی با نام «هذانئیتا» اشاره شده است که آن را در سنت پارسیان درخت انار دانستهاند.

و دانه انار به کار میبرند و به گفته استاد پورداوود در کتاب آناهیتا: ۱۳۵۶ش).



ناربُن و ناروَن (وَن = درخت) را برای درخت انار به کار بردهاند. پ ـ شـماری از شـهرها و آبادیهای انار خیـز در ایـران بـه نام ایـن گیاه نامیده شدهاند. انار، اناران، انارو، انارستان، انارستانك، انارك و انارشیرین، از این جملهاند.

ت ـ در تاریخ آمـده است: انار برخـی از شهرهای ایـران چنان یسند طبع خلفای عباسی و فرمانروایان آن دوره شده بود که متولیان آن شهرها موظف بودند همراه خراج شهر مقداری انار هم بفرستند؛ برای نمونه رازیان (مردم ری) سالی ۱۰۰ هـزار رطـل از انارهـای املیسی یا املسی (انارهای بیدانة مَلس یا میخوش) را به دربار خلیفه مىفرستادند. همچنین، همه ساله مردم قومس ۴۰ هـزار و مردم تبرستان ۱۰۰ هـزار انار، به عنوان بخشی از خراج شهرهایشان، برای هارونالرشید میفرستادند (مناظر احسن، محمد، زندگی اجتماعی در حكومت عباسيان، ترجمة مسعود رجبنيا، تهران، ١٣٤٩ش).

ث ـ در تاریخ آمـده اسـت: ری، خُجنـد، شـهر حُلوان، عمان، سـاوه و یزد از جای های انار خیز مشهور ایران بوده اند. در آغاز دوره عباسیان، قومس و تبرستان نیز از جایهای نامی انار خیز ایران شناخته شده

ج ـ بنابـر اسـاتیر ایـرانی، از فـرو ریخـتن خـون سـیاوش بر زمین، بــه گفته فردوسی «گیاهی برآمد همانگه ز خون» که آن را گیاه سیاوشان یا «خون سیاوشان» خواندند.

چ ـ در برهان قاطع آمده است: در بیستون درخت اناری روییده بود که آن را «انـار فرهـاد» مینامیدنـد. در افسـانهای آمده اسـت کـه فرهاد از شنیدن خبر مرگ شیرین تیشه بر سرش زد. دسته تیشه که از چوب انار بود، بر زمین افتاد و در خون فرو ریخته فرهاد بر خاك رویید. میوه این درخت را که می شکافتند، اندرونش سوخته و خاکستر بود. ح ـ بهـرام پـژدو در کتاب زراتشـت نامه روایت کرده اسـت که: زردشـت یك دانه انار به اسفندیار داد و اسفندیار با خوردن آن رویینتن شد و دیگر زخمی بر او کارگر نیفتاد.

خ ـ انار در دین مزدیسنا از درختان مینوی و از عناصر مقدس و خجسته به شمار می رود و زرتشتیان شاخه و میوه آن را در آیینهای دینی خود به کار میبرند. بَرسَـمی که زرتشـتیان در آیینهـای ویژه به دست میگیرند، بنابر متن های متأخر زرتشتی، از ترکههای درختان اناری است که در آتشکدهها میکاشتند. درخت انار و به رسم فراهم آمده از ترکههای انار را ماه درختی مؤنث دانستهاند که در آن رمز و نشانة جاودانگی و باروری نهفته است.

د ـ بـه گفتـه اسـتاد پـورداود در کتـاب تفسـير خـورده اوسـتا: در قديـم آب زور را با فشرده هذانئپاتا (شیره گیاهانار) یا شیره گیاه هـوم میآمیختند و در مراسم پسنا خوانی به کار میبردند. شربت مقدس هـوم را نیـز از شـیره شـاخههای گیاه هوم سـاییده شـده با شـاخه درخت ب ـ در زبان و ادب فارسی واژههای نار، ناردان و ناردانه را برای میوه انار میساختند(موله، م.، ایران باستان، ترجمة ژاله آموزگار، تهران،

ذ ـ ایرانیان در سفرههای نـوروزی و مهـرگان، هفـت شـاخه درخـت، از جمله یك شاخه انار میگذاشتند و آنها را خجسته می شمردند. اكنون نیز چند شاخه انار یا چند دانه انار بر سر سفره نوروزی میچینند. زرتشتیان اناری را در کاسه پر از آب و آویشن میاندازند و بر این باورند که به هنگام نو شدن سال این انار میچرخد.

ر ـ به نوشته موبد اشیدری در کتاب دانشنامه مزدیسنا: زرتشتیان در آیین پیوند همسری دختران و پسرانشان، به نیت و آرزوی باروری و آوردن فرزند به آنان انار میدهند.

ز ـ منداییها، در مراسم «پنجه» که در پنج روز بـر پـا میدارنـد، بـر روی سفره مراسم پنجه، انار و گندم و نان که نمادهایی از رویش و باززایی و نوشُدگی و پیروزی زندگی است، میگذارنـد.

س ـ سرسبزی و حفظ سرزندگی و جاودانگی درخت انار، به این رستنی در ینداشت بیشتر مردم جهان تقدس بخشیده است، و آن را مادر زمین و زهدان طبیعت و مظهری از برکت و باروری و فراوانی و جاودانگی پنداشتهاند. زنده یاد بهرام فره وشی در کتاب جهان فروری آورده است: پردانگی میوه انار را ناد برکت و باروری به شمار آوردهاند. از این رو، درخت انار و میوه و شاخههای آن در استورههای بيشتر اقوام جهان و اديان الهي مقدس شمرده شدهاند.

ش ـ مردم ايران تك درخت رسته بر سر تيهها، كوهها و در زیارتگاهها، بـه ویـژه انار را سـپندینه، و نشـانهای از پـروردگار میانگارند و به آن دخیل میبندند و از آن مراد خواهی میکنند.

ص ـ در هيچ آتشکده و در هيچ جای مقدس زرتشتی نيست که درخت انـار نباشـد و ایـن نشـان از مقـدس بـودن ایـن درخـت دارد و در هیچ سفره آیینی زرتشتی نیست که میوه انار نباشد و این نشان از سیندینه بودن این میوه دارد.

ض ـ پولاك، طبيب دوره ناصرى، انار ساوه را بهترين انار جهان و حتى بهتر از انارهای بیهستة پیشاور میدانست. همو مینویسد: مردم اردستان تنها از راه تولید و فروش انار زندگی میگذراندند.

ط ـ جعفر شهری در کتاب طهران قدیم مینویسد: خورش فسنجان که به سبب کاربرد گردو در آن طبعی گرم دارد، با چاشنی کردن رب انـار یـا آب انـار، طبعـش را مطابـق مناسـب بـا مزاجهـای گـرم و سرد مىگرداندنـد.

ظ ـ بنـا بـر نوشـته کتابهـای آشـپزی قدیمـی در سـدههای پیشـین، انار و رب انار نقش گوجه فرنگی و رب گوجه فرنگی را در آشپزخانهها داشته است.

ع ـ استاد محمود نجمآبادی، در کتاب تاریخ طب در ایران آورده است: در دوره ساسانی، از خورشهای دهقانی، گوشت گوسفندِ نمكزده بود که آن را در رب انار میخواباندند (نارسود) و با تخم مرغ پخته مىخوردنىد.

غ ـ آدام اولئاريوس در سفرنامه خود (ترجمـة احمد بهيور) آورده: يلو رب انار از غذاهای مطبوعی بود که در دوره صفوی با آن از میهمانها يذيرايي ميكردند.

ف ـ شاعران يارسي گـوي، لـب زيبارويان را به «ناردان» و «نـار كَفيده»؛ دو رخ، یا دو گونه را به «نار شکفته» ؛ دهان تنگ را به «دانگکی = نار دو نیم کرده»؛ دل آکنده از درد و اندوه را به «انار پاره» مانند

ق ـ بـه نوشـته اسـتاد پـورداود در كتـاب تفسـير خـورده اوسـتا؛ ايرانيـان باستان با سوزاندن شاخههای هذانئیاتا (درخت انار) و پراکندن دود چوبهای سوخته این گیاه در فضا، دیوهای پنهانی را از خانه و کاشانه میراندند و فضای زیست را پاك میساختند.

ک ـ مهمترین شـب چره سـفره تنقلات شـب یلدا یا شـب چلّه (شـب اول دی و آغاز زمستان) انار و هندوانه بوده است.استاد ابوالقاسمانجوی شیرازی در کتـاب جشـنها و آداب و معتقـدات زمسـتان نوشـته: خوردن انار در شب چله را دور کننده تب و آزار گرمای تابستان و دور

ساختن آدمیزادگان از گزنـد جانـوران و حـشرات در تابسـتان و دور کردن ناخوشیها و بیماریها از تن در یك سال ینصداشتهاند.

گ ـ در فرهنگ برخی از جامعههای سنتی ایران رسم است که به هنگام بردن عروس به خانة شوهر، داماد اناری، یا سیبی و یا هر دو را، پیش یای عروس میاندازد. برخی پرتاب انار سرخ را نشانهای از ارزوی تندرستی و شادایی و سرخ رخساری برای عروس پنداشتهاند (ابراهیم شکورزاده، عقاید و رسوم مردم خراسان، تهران، ۱۳۶۳ش). افکندن انار به سوی عروس هم چنین نشانه و نمادی از برکت و نعمت و باروری و آوردن فرزندان فراوان، به خصوص پسر است. در آیین زناشویی زرتشتیان انار را در سفره گواه و پیمان زناشویی میگذارند و یا هدیه میدهند که هدیه دادن انار به نیت و به نشانه فرزند آوردن، به دختران و پسران به هنگام پیوند زناشویی

ل ـ تعبير خواب «ديدن اناري نيكو در دست»، به نشانة يسر آوردن است (خوابگزاری، به کوشش ایرج افشار، تهران، ۱۳۴۶ش). خوابگزاران درخت انار را در خواب نهاد و نشان زنی خوب روی و پاکیزه و با خواسته بسیار، همچنین مردی پاکیزه و نیك نهاد؛ انار شیرین را زمین و باغ و بستانی آباد و شاداب، انار ترش را به غم و اندوه، گم کردن انار را، از دست دادن زن و دادن هدیه انار از سوی مرده به زنده را، نشان فرزنید دختر آوردن تعبیر و تفسیر کردهانید.

م ـ در ادبیات شفاهی مردم حوزههای مختلف جغرافیایی ـ فرهنگی ایران، انار جایگاه و نقش ویژهای داشته و دارد؛ برای نمونه رخسار گلگون و چهره شرمسار و برافروخته و گل انداخته را به انار و گل انار تشبیه کرده، می گویند: «صورتش مثل انار، سرخ یا قرمز شد». کسی که از شنیدن خبری ناگهان به گریه میافتد، میگویند: «مثل انار ترکید و به گریه افتاد». در نشان دادن شمار بسیار بیماران و کمبود دارو، این ترزبان (:ضرب المثل) را به کار میبرند: «یك انار و ده، یا صدویا هزار بیمار» (لغت نامه دهخدا).

ن ـ مردم مناطق گوناگون ایران در شماری از چیستانها ماهیت و ویژگی انار را بنابر سلایق فرهنگی رایج در جامعة خود با اوصافی چند بیان میکنند؛ مثلاً خراسانیها دانههای انار را به «۴۰ مرغ در یك خانه» یا «۱۰۰ دانه بلور در یك قوطی»، و یا «پردههای نقرهای در جقّه نهاده» نمودهاند. در چیستانی انار را به لانه کبوتری تشبیه کردهاند که «چهل صد گفتر» در آن نشسته و دانه می چینند؛ در چیستانی دیگر انار را به دالانی در بسته که درونش «صد عروس رو بسته» نشسته، یا به صندوقچهای در بسته «یُر از خانم رو بسته» مانند کردهاند.

و ـ در ایران باستان جشن انار از مانتره سیند روز تا انارم روز در ماه شهریور (برابر با ۲۶و۲۵ شهریور) برگزار می شده است. این جشن هنوز هم در بسیاری از جایهای ایران برگزار میشود. برای نمونه: برگزاری «جشـن انارچینـی» در پایـان شـهریور مـاه تـا آغـاز مهـر مـاه در بخش تارم و روستاهای انبوده و رودبار الموت قزوین که همراه با شادی کردن و نواختن دایره و سورنا و دهل انجام میشود و پیش از آن کسی حق چیدن انار ندارد.

ه ـ در نامگذاریها، به ویژه در نام دختران، پسوند و یا پسوند انار به کار برده میشود؛ به مانند: «گلنـار» و یـا «ناردخـت» و...

ی ـ تاریخ اشنایی ایرانیان با درختچه انار، و شیوه اهلی و بستانی کردن و پرورش آن در ایران روشن نیست. پلوتارك از یك ایرانی یاد میکند که با دادن اناری بسیار بزرگ به اردشیر اول (۴۶۶- ۴۲۴ پ .م)، او را از پرورش چنین میوهای شگفتزده کرده بود. گفته پلوتارک نشان میدهـ که مـردم ایـران در دوره هخامنشی در پرورش انار بسـتانی مهارت و ورزیدگی داشتهاند.

سرچشمه بنیادین این نوشته: «انار»؛ از: استاد علی بلوکباشی ـ دائرهالمعارف بزرگ اسلامی

# سخى از حافظ

# به ملازمان سلطان که رسساند این وعا را که به شکر پادشاهی ز نظر مران کسدا را

ملازم: خدمتکار، همراه، معنای مصرع اول: چه کسی پیغام این دعاگو را به سلطان میرساند. معنای مصرع دوم: به شکر پادشاهی، این گدا را از لطف و توجه دریغ نفرماید.

> زرقیب دیو سیرت به خدای خود پناهم مکر آن شهاب تأقب مددی وهد خدا را

**رقیب**: نگهبان محافـظ کسـی <mark>کـه موا</mark>ظـب معشـوق اسـت و عاشـق را از او دور میکند. **دیوسیرت: آن** که دارای خوی و سرشت شیطانی و اهریمنی است

<mark>شهاب ثاقب: تیر ش</mark>هاب، شعلهیی مانند تیر که شب در آسمان دیـد<mark>ه میشود ستارهی</mark> دنبالـهدار، شـهاب ثا<mark>قـب</mark> بـرای را<mark>نـدا</mark>ن دیوهـا است تا نتوانند خود را به آسمان نزدیک کنند و سخنان الهی بـه گوششـان بر<del>سـد. حا</del>فـظ در ایـن بیـت، رقیـب (نگه<mark>بـان</mark>) را کـه بنـا بـه سـنت شـعر عا<mark>شـ</mark>قانه پيوسـته همـراه و همنشـين محبـوب است بـه دیـوی تشـبه <mark>کـ</mark>رده اسـت کـه <mark>میخواهـد اسرار عـالم بـالا</mark> را استراق سمع كند. مرا<mark>د</mark> از شهاب ثا<mark>قب خود محبوب است. از</mark> نگهبان شیطان صفت به خدای خود پناه <mark>می</mark>برم تا شای<mark>د ان</mark> شهاب ثاقب (محبـو<mark>ب)</mark> کمکـی کنـد و ای<mark>ـن دیـو</mark> را برانـد و امـکا<mark>ن</mark> ديدار فراهم آيد.

> مژه سیاهت ار کرد به خون ما اشارت ز فریب او بسیندش و غلط مکن تکارا

اگرچه مـژهی سیاهت قصد ریختن خون ما را دارد، البته این فریبی بیش نیست و ای عاشق در مورد محبوب این اشتباه را

> ول عسالمي بسوزي چو عذار بر فروزي تو از این حیب بود داری که نمی کنی مدارا

عذار: چهره، عذار برافروختن: چهره گلگون شدن از آرایش یا از خشم. ای محبوب با گلگون شدن چهرهی تو ای محبوب عالمی را میسوزانی، و از این سوختن چه سودی حاصل میشود که رعایت عاشقانت را نمیکنی.

# همه شب در این امیدم که نسیم صبحکاهی به پیام آسشنایان بنوازد آسشنا را

تمام شب با این امید به سر می شود که نسیم صبحگاهی با پیام عاشقانت (بنوازد: دلجویی کردن) گوش محبوب را نوازش

# چه قیامت است جاناکه به عاشقان نمودی دل و حبان فدای روبیت بنما عذار مارا

قیامت: روز رستخایز کنایه از فتنه و آشوب و شور و غوغا. در اینجا کنایه از قامت محبوب است. بنابراین شاعر قامت <mark>قیامت انگیز</mark> محبوب را دیده و از محبوب درخواست میکند که همچنان که از سعادت دیدن «قیامت قامت» او برخوردار شده، به سعادت دیدن چهرهی او نیز نایل شود. مُودی: نشان دادی. بنما: نشان بده معنای بیت: با نشان دادن قامت فتنهانگیزت به عاشقان چه قیامتی به یا کردهیی دل و جان فیدای روی تو باد، اکنون لطف خود را تمام کن و چهرهات را به ما نشان بده (چه باک اگر دیدن روی تو به قیمت جان ما تمام شود.)

# به خدا که جرعه ای ده تو به حسافظ سحرخیز که وعب می صبحهاهی اثر کندشم را

معنای بیت: تو را به خدا که از شراب دیدارت جرعهیی به حافظ سحرخیز بـده، زیـرا دعایـی کـه او بـه هنـگام صبح در حـق تو می کند مستجاب می شود و اثر مثبت آن به تو می رسد.

معانی و تفاسیر: شاهین خُرسندی

## نودادها

## مركز زرتشتيان كاليفرنيا ـ اورنج كانتي



برنامـه سـخنرانی کدبان نویـد منصوریان درباره فلسفه نوین گاتها از ساعت ۱۱ بامداد

مركز زرتشتيان كاليفرنيا گهنبار چهره پيته شهیم گاه را از ساعت ۱۱ بامداد روز یکشنبه ۱۱ سیتامبر با همکاری گروه گهنبار در مرکز

گروه آموزش مرکز زرتشتیان کالیفرنیا از روز یکشنبه ۱۸ سیتامبر کلاسهای خود را آغاز

مرکز زرتشتیان کالیفرنیا با همکاری گروه جشنها جشن مهرگان را از ساعت ۶ یسین

روز شنبه یکم سیتامبر به گونه ساده در مرکز برگزار غود. در این جشن پارانه آموزشی روز یکشنبه ۲۸ آگست به روش زوم برگزار دهش شده از سوی خانواده روانشاد دکتر هوشنگ خطیبی توسط بانو فرشته یزدانی خطیبی به برندگان امسال آن: فرناز بهدینان \_ پرنـدا فروغـی \_ سـیتد باسـتانی \_ پانتـه آ فروغـی ـ سـپهر فرهمنـد ـ آرمیـن سـهرابی ـ مهرنــاز باستانی \_ میترا کاووسی \_ یسنا خسروی \_ مانتره رویین تن ـ آزیتا یتل ـ جسمین آبادی ـ بهرام سروشی ـ نازنین نمیرانیان و یویا سهراب

به مناسبت سر سال روانشاد دکتر هوشنگ اکتبر در مرکز برگزار گردید.

خطیبی تـا کنـون جمعـاً مبلـغ ۱۵۴۰۰۰ دلار ( یکصد و پنجاه و چهار هزار دلار) پارانه آموزشی برای کمک هزینه تحصیلی به فرزندافان اهدا غودهاند سیاسگزاری و به برندگان آن شادباش گفته شد و خواستار موفقیت آنان در تحصیل و کار شد.

بازیهای گروهی شامل حکم و تختهنرد و بینگو از ساعت ۱۱ بامداد روز یکشنبه ۹ اکتبر با شرکت شمار زیادی از همکیشان در مرکز برگـزار شـد.

گھنبار چھرہ ایاسرمگاہ با ھمکاری گروہ از خانواده خطیبی که در ۹ سال گذشته گهنبار از ساعت ۱۱ بامداد روز یکشنبه ۱۶

روز یکشـنبه ۲۳ اکتـبر از سـاعت ۱۱ بامـداد آقـای کاوه کشـمیری در بـاره آسـیب شـخصی و سـالمند آزاری در مرکــز سـخنرانی نمودنــد.

در روز یکشنبه ۲۰ نوامبر از ساعت ۱۱ بامیداد بانو لی لی مدنی از موسسه غیر انتفاعی شورای سالمندهای جنوب کالیفرنیا در باره تغییرات مدیکر در سال ۲۰۲۳ در مرکز سخنرانی نمودند.

گـروه هـنر مركـز زرتشـتيان كاليفرنيـا كلاسهـاى آمـوزش موسـيقى تــار ـ پیانــو ـ دف و تنبـک را بــه گونــه بودنــی در مرکــز برگــزار مینماید. بــرای آگاهــی بیشــتر در مــورد کلاسهــا و نامنویســی بــه: لینک www.czc.org/oc-classes بنگرید.

### دهشمندان:

تراست روانشاد بانو مروارید گیو ۲۸۰۰ دلار برای کمک به چاپ چهره نا در سالهای ۲۰۲۱ و ۲۰۲۲.

> بانو فرشته یزدانی خطیبی ۳۳۳ دلار برای ورزش جوانان . دهشمند ۱۰۰ دلار.

بانو پروانه غیری کلانتری بنامگانه روانشاد سیروس غیری کلانتری ۱۰۱ دلار.

> بانو هدیه کامکار راوری ۱۵۰ دلار بـرای گـروه آمـوزش . آقای شهرام راوری ۲۰۰ دلار برای خرید لوازم برقی تالار مرواریـد گیـو در مرکـز. بانــو شــکوفه دهموبــد ۶۷

دلار برای خرید لوازم سفره جشــن مهــرگان .

اقای موبد فریبرز شهزادی

بانو ساغر جوانشیر ۲۰۰ دلار برای کمک به چاپ چهره نما. آقای کاوه ارباب ۲۴۱ دلار .

بانو مهرناز و آقای شاپور گیو ۳۰۰ دلار.

بانو مهرتاج ماوندادی بنامگانه روانشاد ایرج جمشید ماوندادی ۱۰۰۰ دلار.

با سپاس از تمامی دهشمندان تندرستی - دیرزیـوی و پـاداش نیـک آنان را از اهورامزدا خواهانیم .

## اوستاخواني:

آقای سروش مهداد برای خواندن اوستاهای روانشاد کیاندخت کیخـسرو کـی منـش ۱۰۳۰ دلار.

آقای بیـژن سـلامت بـرای اوسـتاخوانی روانشـاد رسـتم بهمـن سـلامت

بانو ژاله یلزاده برای اوستاخوانی سر سال روانشاد آزیتا زعیم جمشیدی زاده ۲۰۱ دلار.

بانو ماهرخ نامداری برای اوستاخوانی سر سال روانشاد منوچهر بهـرام مهربـان ۱۰۰ دلار.

آقای هوشنگ روحانی برای اوستاخوانی سر سال روانشاه شیرین مهربان مهربانی یـور ۲۰۰ دلار.

بانو مهرتاج ماوندادی برای اوستاخوانی سر سال روانشاد ایرج جمشید ماوندادی ۱۱۰ دلار.

آقای مهربان حافظی برای اوستاخوانی سر سال روانشاد پریدخت كيخـسرو حافظـي ۵۰ دلار.

خانواده اردشیری چم و مزدایی برای اوستاخوانی سی امین سال روانشاد مهرانگیـز فرودیـان ۱۱۰ دلار.

اسامی افرادی که از تاریخ بیستم مارچ ۲۰۲۲ تا تاریخ پانزدهم اکتبر ۲۰۲۲ (پنج چهره) مبلغ پنجاه دلار یا بیشتر برای برگزاری مراسم گهنبار دهش خودهاند:

آقای سهراب رستمیان فر بنامگانه روانشادان مادر بزرگ، پدر بزرگ ، مادر، پـدر، بـرادر و خواهرشان کتایـون، رسـتم، شـیرین، جهانگیـر، فریبرز و مرواریه۱۲۰۰ دلار

خانم گوهر روزبهی بنامگانه همسرشان روانشاد خداداد اردشیر مهرشاهی۱۰۰۰دلار

آقای دکتر رامین خوشسر و خانواده برای سلامتی خانواده ۳۰۰ دلار آقای بهروز اقتداری کمک غیر نقدی و اهدا یک تمثال بزرگ اشو زرتشت به مرکز

خانم شهرزاد دهموبد و آقای کوروش رتشتاری برای سلامتی همه بهدینان و بنامگانه روانشاد پروین ماوندادی ۲۱۱دلار

خانم ایراندخت جهانیان بنامگانه همسرشان روانشاد کیخسرو سروشیان ۲۰۲ دلار



خانم شیرین فلفلی بنامگانه روانشاد جمشید رستم دهموبد نصر آبادی۲۰۰ دلار

خانـم گردآفریـد دیانـت بنامگانـه مادرشـان روانشـاد تهمینـه دینیـار هرمــزان ۲۰۰دلار

خانم یروین دهموبد بنامگانه پدر و مادرشان روانشادان رشید رستم دهموبـد و شـیرین دینیار ذهبـی۲۰۰ دلار

خانـم گل افـروز فرهادیـه بنامگانـه یـسر عمویشـان روانشـاد اسـکندر فرهادیــه ۲۰۰ دلار

خانے ناز آفرین زرہ پوش بنامگانہ روانشادان زرین تاج کاووس ماندگاریان و همایون اردشیر مهرشاهی ۱۵۰ دلار

آقای اردشیر مهرشاهی بنامگانه پدرشان روانشاد شهریار مهرشاهی ۱۵۰ دلار

خانم بانو شهزادی ۱۵۰ دلار

خانم فریبا و آقای جهان گشتاسبی بنامگانه روانشاد عشرت فروهری کمـک غیـر نقدی

خانم مهرانگیز جم زاده بنامگانه روانشاد ارسطو قندهاری ۱۰۱ دلار آقای کامبیز ایرانی بنامگانه پدرشان روانشاد تهمتن ایرانی و همایون رستم صنمی ۱۰۱ دلار

خانـم آرزو و آقـای اشـکان کـسروی بنامگانـه روانشـادان مهربانـو کاویانی و آقای داریوش کسروی ۱۰۱ دلار

منیــژه، فیــروزه و دکــتر دلــبر اردشــیری بنامگانــه روانشــادان فیــروزه خدارحــم یــادگار، شــیرین کاووس و اردشــیر خــسر۱۰۱ دلار

خانــم پریچهــر پیربیــان بنامگانــه پــدر و مادرشــان روانشــادان جمشــید بهمـن بهزیـز و گوهـر پیربیـان ۱۰۱دلار

خانم یاسمین استاد بنامگانه روانشادان پدرشان خدارحم اردشیر استاد و برادرشان اردشیر خدارحم استاد۱۰۱ دلار

### اسامی افرادی که ۱۰۰ دلار دهش غوده اند:

خانم بانو هرمزدی بنامگانه روانشادان دولت تیرانداز مبارکه و پیـرگل رسـتم مبارکـه

خانم گیتا گنجی و آقای سیروس گنجی برای سلامتی خانواده

آقای بابک خدادادی بنامگانه مادر و پدرشان روانشادان فرخنده رستم خدادادی و هرمز خدادادی

خانـم دلارام رسـتمی بنامگانـه روانشـادان سـیمین شـهبندری و بانـو

آقای مهربان دمهری بنامگانه پدر و برادرانشان روانشادان بهمرد دمهـری و سـهراب و فریـدون دمهـری

خانم آترم و آقای هوشنگ خسروی کرمانی برای سلامتی

آقاي آرمين سلامتي بنامگانه يدرشان روانشاد هوشنگ سلامتي

خانم گل افروز فرهادیه بنامگانه پدرشان روانشاد سهراب فرهادیه

خانـم مهـر انگیـز بمـان هوشـیدری بنامگانـه روانشـادان کیخـسرو رسـتم باستانی نـژاد و اردشـیر کیخـسرو باسـتانی نـژاد

خانم خورشید بانو کاووسی

آقای منوچهر دهموبدی بنامگانه روانشادان بانو ولی شریف آباد و فريدون دهموبدى شريف أباد

اقای مهران بهمردی و خانم گیتی شهرت به نیت سلامتی

آقای دکتر بهرام و خانم لیندا گشتاسبی برای سلامتی خانواده و

خانم مهرآور آبادیان شریف آباد

خانم گیتا یکتایی بنامگانه روانشاد کیخسرو یکتایی

آقای دینیار دمهری برای سلامتی و شادکامی

خانم فرزانه یزدانی بنامگانه مادرشان روانشاد مروارید یزدانی ۷۱

خانم کشور ذهبی بنامگانه هما روانان ۷۰ دلار فرزندان روانشادان مهربانو کاویانی و داریوش کسروی کمک غیر

خانمها منیژه و دکتر دلبر اردشیری بنامگانه مادرشان روانشاد شيرين شغلى كمك غير نقدى

آقای دکتر رستم ولی بنامگانه روانشادان خسرو و رستم فروردین ، اردشیر یادگار، خسرو اردشیر، ماه پرویز شاهویر و رستم خداداد۶۰

خانم مهناز روزبهی برای سلامتی خانواده ۶۰ دلار

خانم لیدا افخم وآقای کیخسرو شید صوفیان برای سلامتی خانواده ۵۵ دلار و کمک غیر نقدی

خانم گوهر پور وفاداری و آقای مهربان دهموبد ۵۱ دلار

خانم گوهر پوروفاداری بنامگانه مادرو پدرشان روانشادان خرمن خسرویانی و رستم یـور وفـاداری۵۱ دلار

آقای ایرج سلامتی و خانم مهین بانو بهمردی بنامگانه پدر ومادرشان ۵۱ دلار

#### اسامی افرادی که ۵۰ دلار دهش غوده اند:

آقای مهربان دهموبد بنامگانه یدر و مادرشان

خانـم آرمیتـا و آقـای اسـفندیار اشـیدری بنامگانـه دکتر سـیروس اسـفندیار اشيدري

خانم آرمیتا و آقای اسفندیار اشیدری بنامگانه روانشاد مهرتاج آدرباد اشپدری

آقای پرویز مهرشاهی و مادرشان خانم گوهر روزبهی جهت سلامتی

آقای رستم مهرشاهی جهت سلامتی

خانم شهین و آقای داریوش گجگینی

خانـم مرواریـد استقامت بنامگانـه همـسر و برادرشان روانشادان ســهراب دارابــی و دکــتر اســفندیار اســتقامت

خانـم شـیدرخ نـوذری بنامگانـه مادربزرگشـان روانشـاد کتایـون آمیغـی و دایی شان روانشاد جهانگیر آمیغی

خانم فرزانه و آقای مهران مهرفر

خانم فرزانه ثالث

خانم آناهیتا ماندگاریان بنامگانه روانشاد مهربان ماندگاریان

خانم كيانوش بهدينان

خانم مهیندخت یزدانی و آقا برزو کوشش

دهشمندانی که مایل نبوده اند نامشان نوشته شود پنج نفر بودهانید کیه جمعیا۴۰۰ دلار دهیش نمیوده انید.

با سپاس از تمامی دهشمندان ، تندرستی، بهروزی و یاداش نیک اندیشی ایشان را از اهورامـزدا آرزومنديـم.



# اخیار مرکز زرشتبان در سن دیکو

## گزارش خرید ساختمان درمهر سن دیگو

با افتخار به آگاهی همکیشان میرسانیم که با همازوزی شما خوبان و تلاشهای زیادی که از چند ماه پیش آغاز گردید توانستیم مبلغ اولیه را برای ساختمان مورد نظر گردآوری نماییم. اکنون زرتشتیان سن دیگو به آرزوی دیرینه خود که داشتن مکانی برای پیشبرد هدفها و گردهمایی بوده، دست یافته و شادمانیم که به آگاهی برسانیم گروههای جوانان، بزرگسالان و آموزش برنامههای گوناگونی را در این مرکز برگزار نمودهاند که مورد استقبال هموندان قرار گرفته. باشد که با همراهی شما هموندان گرامی بتوانیم به بهترین روش از این مکان بهره برداری نماییم.

## مراسم گشایش ساختمان درمهر ساندیگو

مراسم گشایش ساختمان در تاریخ ۶ نوامبر با شکوه بسیار برگزار گردید و بیش از ۱۶۰ شرکت کننده در مراسم افتتاح ساختمان جدید شركت نمودند. مراسم با خوش آمد گویی به مهمانها توسط آقای داریوش باستانی آغاز گردید و سیس مراسم جشن خوانی توسط موبد فریبرز شهزادی و موبد اشکان باستانی برگزار گردید و در ادامه گروه مدیران مرکز زرتشتیان کالیفرنیا ـ سن دیگو از گروه زنهارداران برای پشتیبانی و همراهی که در این سالهای برای پیدا کردن و خرید مکان مناسب داشتهاند، سیاسگزاری کرده و به هر یک

از هموندان گروه زنهارداران دسته گلی اهدا گردید. گروه مدیران همچنین نامگذاری سالن ورودی را به نام بانو پریمز فیروزگر جوانشیر به آگاهی حاضران رساند. در ادامه بانو فرشته یزدانی خطیبی سرنشین گروه زنهارداران از سوی گروه درباره مراحل خرید ساختمان سخنانی را بیان کردند و از ساکنین سن دیگو درخواست نمودند که برای نگهداری این ساختمان بسان خانه خود بکوشند. همچنین از همه همکیشان درخواست کردند که به دهشهای خود برای پرداخت مبلغ باقیمانده این ساختمان ادامه دهند.

بانو خطیبی درباره نامگذاری کل ساختمان با دهش ۴۵۰۰۰۰ دلار و سالن اصلی با دهش ۳۰۰۰۰۰ دلار اطلاع رسانی کرده و از همکیشان علاقمند خواستند که با گروه جمع آوری دهش تماس بگیرند.

سخنرانی بانو خطیبی با رونمایی از هدیه گروه زنهارداران به ساکنین سن دیگو که یک مجسمه با ارزش کوروش بزرگ بود به پایان رسید و در انتها با بریدن روبان به طور رسمی افتتاح ساختمان را اعلام نمودند . پس از آن آقای شهرام راوری از سوی گروه مدیران مركز زرتشتيان كاليفرنيا ـ اورنج كانتى خريـ ساختمان سانديگو را به همگان شادباش گفتند. آقای فرهاد کرمانی در ادامه تاریخچه کوتاهی از فعالیت گروههای مختلف فعال در سندیگو را به اطلاع حـاضران رسـاندند. گـروه سـاختمان از افـرادی کـه مسـتقیماً و شـبانه روز برای خرید این ساختمان تلاش فهوده بودند، با لوح تقدیر قدردانی نمود. در پایان با چای ، شیرینی ، ساندویچ و نوشیدنی از مهمانان پذیرایی گردید.

## مرحله دوم جمع آوری دهش

کمتر از یک هفته یس از خرید ساختمان، گروه جمع آوری دهش مرحله دوم فعالیت خود را آغاز نمود. هدف این مرحله پرداخت كل مبلغ باقيمانده مىباشد. بدين ترتيب هزینه ماهیانه این ساختمان بسیار ناچیز بوده و درآمد حاصل از این ساختمان به امور داخلي جامعه اختصاص خواهد يافت.



### خیراندیشانی که در این مرحله ما را یاری غودند عبارتند از:

### - بیناد خیریه ارباب رستم گیو ۴۰۰۰۰۰ دلار.

این بنیاد تاکنون به ایجاد ساختمانها و درمهرهای مختلف در نقاط مختلف جهان یاری رسانده است . هدف این بنیاد ارتفاء فرهنگ با ارزش زرتشتیان میباشد. همچنین کمکهای مالی برای تحصیلات عالیه در رابطه با فرهنگ زرتشتیان و زبان شناسی در تاریخچه این

هـم اکنـون اعضـا ایـن بنیـاد آقـای دکـتر داریـوش جهانیـان ـ آقـای دکـتر خسرومهرفر ـ آقای خشایار انوشه ـ سرکار خانم فرشته یزدانی خطیبی و آقای مهندس بهنام آبادیان میباشند.

لازم به یادآوری است که بنیاد گیو مبلغ ۵۰۰۰۰ دلار در مرحله اول دهـش نهـوده و جمـع كل دهـش ايـن بنيـاد بـه سـاختمان سـنديگو ۴۵۰۰۰۰ دلار میباشد.

خشنود و مفتخر هستیم که به آگاهی همکیشان برسانیم که این ساختمان بنام ارباب رستم گیو نامگذاری خواهد شد.

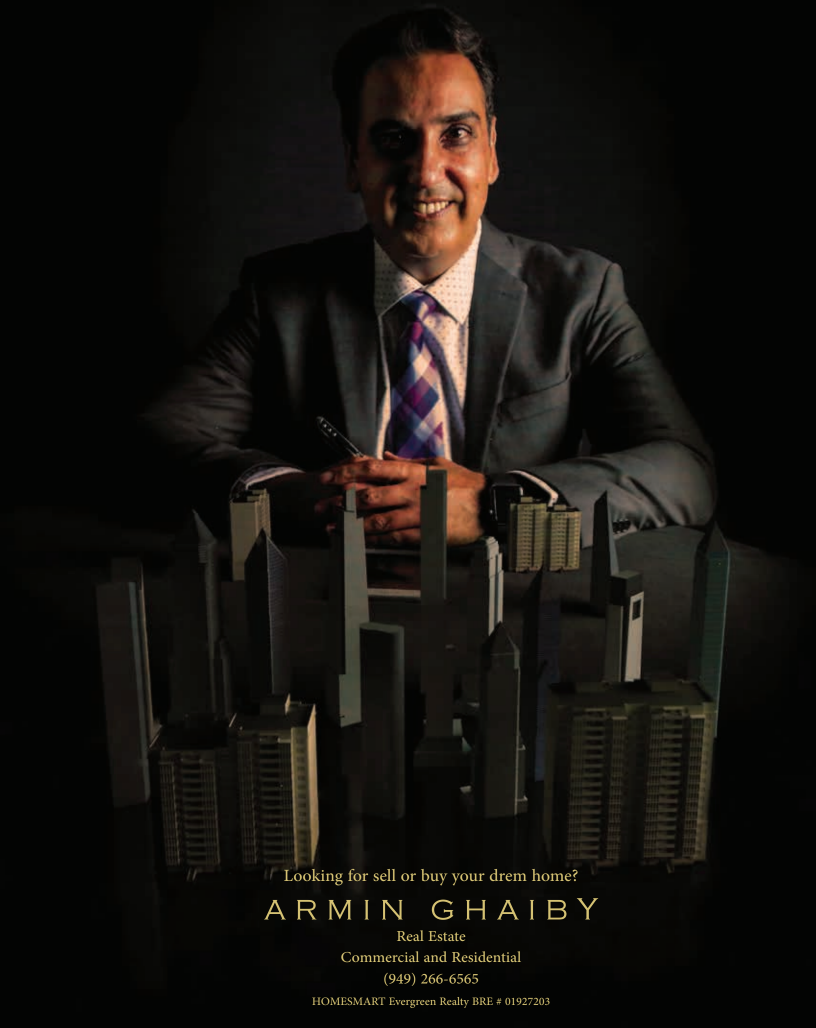
## - ساحل ، ساغر ، آرتمیس و پرویز جوانشیر ۱۵۰۰۰۰ دلار

بنامگانه روانشاه پریمرز فیروزگر جوانشیر، فرزندانشان این مبلغ را دهـش نمودنـد. بسـیار خشـنود و مفتخـر هسـتیم کـه سـالن ورودی ساختمان بنام پریمرز فیروزگر جوانشیر نامگذاری خواهد شد.

- همایون ، ایران و فرنگیس زردشتی بنامگانه روانشادان موبد فریدون زردشتی و مهربانـو بامسـی پـور ۲۵۰۰۰ دلار.
- فریبرز مهرشاهی بنامگانه روانشادان خداداد و مهربان مهرشاهی ۱۰۰۰۰ دلار.
- هوشنگ مهرشاهی بنامگانه روانشادان شاه کیخسرو و مروارید مهرشاهی ۷۵۰۰ دلار.
  - هوشنگ مهرشاهی بنامگانه روانشاد هومن مهربابا ۷۵۰۰ دلار.
  - نیما پاکروان و دوستان بنامگانه روانشاد هومن مهربابا ۷۵۰۰ دلار.
- شهرام آبیاری بنامگانه روانشادان شاه کیخسرو و مروارید مهرشاهی ۷۵۰۰ دلار.
  - ایرنا و اسفندیار بوستانی ۵۰۰۰ دلار.
  - بانو نامدار به نامگانه مروارید و وفادار ظهرابیان ۵۰۰۰ دلار

- كيومرث آباديان ٣٠٠٠ دلار.
- خانواده ثالث به افتخار موبدیار رستم ثالث ۳۰۰۰ دلار
- نیلوفر و کیانوش کمدار ۲۰۰۰ دلار.(کل مبلغ با احتساب فاز اول ۳۰۰۰ دلار تاکنون )
  - سیما شهریاری خسرو و مهرداد پزدانی ۱۵۰۰ دلار.
    - فرین فروهری و روزبه کسروی ۱۰۳۳ دلار.
    - پریماه صداقت و اردلان وحیدی ۱۰۰۱ دلار
- Shehrnaaz and Michael Webster 1000\$
  - فریبرز مهرشاهی بنامگانه روانشاد سرور مهرشاهی ۱۰۰۰ دلار
- فریبرز مهرشاهی بنامگانه روانشاد اردشیر نوشیروان مهرشاهی ۱۰۰۰ دلار.
  - مهران سیهری بنامگانه روانشاد ایرج سیهری ۱۰۰۰ دلار
  - مهران سپهری بنامگانه روانشاد پروین سروشیان ۱۰۰۰ دلار.
    - مژگان کلانتری و رستم ماوندادی ۱۰۰۰ دلار.
      - گیتا یکتاهی و سیروس گنجی ۱۰۰۰ دلار.
      - سییده و موبد اشکان باستانی ۱۰۰۰ دلار.
      - فینا مادرید و کیوان ماندگاری ۱۰۰۰ دلار.
        - منیژه بنشاهی ۱۰۰۰ دلار.





## A2Z TAX & FINANCIALS

Ashkan Zahabi Tax & Mortgage 714-907-6248



Mahtab Kamoosi Real Estate 949-246-7787

### **Capital Gain or Loss**

Almost everything you own and use for personal or investment purposes is a capital asset. When you sell a capital asset, the difference between the adjusted basis in the asset and the amount you realized from the sale is a capital gain or a capital loss. Generally, an asset's basis is its cost to the owner, but if you received the asset as a gift or inheritance, the adjusted cost basis follows different rules.

If you hold the asset for more than one year before you sell or dispose of it, your capital gain or loss is long-term. If you hold it for one year or less, your capital gain or loss is short-term.

The point is that capital gain or loss is realized when you dispose of it. It does not matter if you receive the proceeds or not. For example, if you own stocks in your brokerage account and sell the stock but do not transfer the fund to your account, the capital gain or loss must be realized because the sale has happened. The long-term capital gain tax rate is either 0%, 15% or 20% depending on your filing status and adjusted gross income. The short-term capital gain tax rate is based on your tax bracket same as other income.

You cannot deduct any expenses such as home office, software, utilities, etc. from your capital gain when filing your tax. However, special rules are applied if you change your accounting method and file as a Trader. To file as a Trader, the taxpayer must submit a change of accounting method and choose Mark-to-Market election to IRS when filing the tax return. A trader must make the mark-to-market election by the original due date (not including extensions) of the tax return for the year prior to the year for which the election becomes effective.

## مالیات سود و زیان سرمایه گذاری

هر گونه دارایی که شها برای استفاده شخصی یا سرمایه گذاری استفاده میکنید به عنوان دارایی سرمایهای شناخته می شود. زمانی که شها این دارایی را می فروشید و یا به فرد دیگری انتقال می دهید، سود و زیان سرمایه گذاری بر اساس محقق می گردد. سود و زیان سرمایه گذاری بر اساس تفاوت قیمت قام شده و قیمت فروش محاسبه می گردد. اگرچه قوانین دیگری در این باره وجود دارد تا سود سرمایه گذاری به دقت محاسبه گردد.

اگریک دارایی بعد از یکسال مالکیت فروخته شود سود سرمایه گذاری به عنوان بلند مدت و اگریکسال و یا کمتر از یکسال بوده باشد به عنوان کوتاه مدت شناخته میشود. باید توجه کرد که سود سرمایه گذاری ارتباطی به این موضوع ندارد که شما پول حاصل از فروش را دریافت کردهاید یا خیر. برای مثال، اگر در حساب سرمایه گذاری، سهامی را بفروشید ولی پول آنرا به حساب شخصی خود انتقال ندهید، به این معنی نیست که سود و یا زیان انتقال ندهید، به این معنی نیست که سود و یا زیان محقق نشده است. چون فروش اتفاق افتاده، باید مالیات سود و زیان محاسبه گردد. کسانی که سود و زیان را به عنوان سرمایه گذار اعلام میکنند، نمیتوانند هیچ هزینهای مانند هزینههای دفتری و غیره را از سود و زیان سرمایه گذاری کم نمایند.

نرخ مالیات سود سرمایه گذاری بلند مدت ۰٪، ۱۵٪ و یا ۲۰٪ است که بستگی به وضعیت تاهیل و درآمید تعدیل شده دارد. نرخ سود سرمایه گذاری کوتاه مدت همانند درآمدهای دیگر محاسبه میگردد.

استثنایی که برای کسر هزینه وجود دارد در این صورت است که شما همراه با برگههای مالیاتی سال قبل خود را در ابتدای سال تقاضای تغییر نحوه گزارش مالیاتی خود را به IRS اعلام کنید تا بتوانید از قانون Mark-to-Market استفاده نمایید و هزینههای مرتبط با این کار را از درآمد خود کم نمایید.

California Zoroastrian Center Hazard Ave 8952 Westminnter, CA 92683 Non-profits Org
U.S. Postage
PAID
Permit No. 12300
Huntington Beach, CA 92647



# CHEHREH NAMA

Publication of California Zoroastrian Center

DECEMBER 2022 ISSUE 203

www.czcjournal.org

## Editor's note:

I can't lie, it has been a turbulent year. A year filled with wars, dictators and needless loss of young life; viruses and elements of nature (floods, droughts, hurricanes, and volcanos); recession, homelessness and economic disparities. Yet there is a spark of hope; long suppressed young people of China have had enough of lock down, young women of Iran have finally had enough torture at the hands of heartless regime that does not need a reason to kill. There is a shift away from a fear that has consumed all of their young lives.

Courage as defined by the dictionary is mental or moral strength to venture, persevere, and withstand danger, fear, or difficulty. The courage they have displayed is beyond what any of us can imagine who don't live their day-today life. These young girls and boys have decided they would choose death over the injustice. I wish the world leaders would have a fraction of the courage the suppressed youth have displayed to finally stand up and say enough is enough. The leaders need to look beyond their own economic gain and see the young lives perished at the hands of dictators and remember that we are all fabrics of the same human race.

Any person in any walk of life can exhibit courage to the best of their abilities for the right reasons. Iranians in diaspora have come together in support of their countrymen/women to stand against tyranny and injustice.

Let us all be among those who advocate equality and freedom of choice in Peruse of a better future for all mankind. Let us do the righteous act because it is the right thing to do. Let us welcome light winning over darkness as we pass the longest night of the year (winter equinox-Yalda) and look forward to the eternal light overcoming darkness and courage overcoming tyranny.

Happy Yalda to all

Ushta,

Fariba

California Zoroastrian Center

8952 Hazard Ave Westminster, CA 92683

Chehrenama's Email: czcjournal@cninfo.org

Tel: (714)893 4737 Fax: (866)741-2365 CZC publication website: www.czcjournal.org You can donate online to any CZC publication by going to: www.czcjournal.org and at the of bottom of the page you will see the following: please consider donating to

Thank you CZC will send you IRS accepted receipt IRS for any donation of amount.

chehrenama

For your advertisement needs contact Cheherenama at: (714) 893 4737

czcjournal@cninfo.org

Cheherenama creative director: Shahin Khorsandi

Cheherenama web: Ramin Shahriari

### Shahin Khorsandi

**Meher Star Studios** Owner & Creative Director

Art Direction, Graphic Design, Branding, Jewelry Design

Video & Audio Production

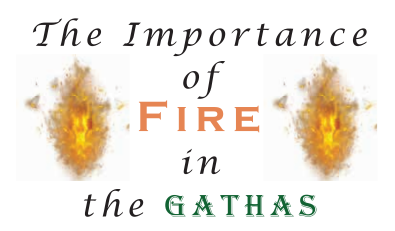
Contact us for free consultation (843) 222-0067 | meherbabashah@gmail.com

#### **Editorial Police:**

The opinions expressed in articles we publish are those of the authors, and may or may not represent the views of the Editorial Board of Chehrehnama, or the Board of Directions of CZC Chehrenama is a quarterly publication published in March, June, September and December

This publication is printed with the help of donation from Morvarid Guiv Trust

ChehreNama is pleased to introduce Azadeh Hormozdiari as our guest editor with her theme of significance of fire. Fire is an important theme both within our Zoroastrian faith and our broader daily lives. Given its significance, taking a closer look at it is fit. These following three articles aim to do that. The first article, by Dr. Lovji D Cama, examines the importance of fire within the Gathas. Doing so takes a deeper look at the significance of fire within the Zoroastrian faith, particularly our religious texts. The second article, by Azadeh Hormozdiari, investigates fire within other faiths and sectors of life. This allows us to gain perspective and form an understanding of fire outside our experiences with it. The third article, by Tina Shina, through a poetic narrative tone comments on the internal fire within all of us and particularly on its importance now amidst current events in Iran. Together, these three articles look at the importance of fire within our Zoroastrian faith, other groups outside the Zoroastrian faith, and ultimately within ourselves.





For Zoroastrians, fire is the symbol of their religion. Indo-Aryan society into which he was born. It was Almost all religious ceremonies are performed in the presence of fire, which may be a permanently consecrated fire of an Atash Behram or Atash Aderan or that which is consecrated for the occasion. Fire holds the central place in a Zoroastrian temple and the worship of God is usually performed in front of it. The permanently consecrated fires are objects of great reverence and the physical fire is treated as a living being and is referred to as Atash Padshah (king) by the priests.

When a physical object becomes such a powerful and respected symbol, it becomes necessary to know what it stands for. Does the consecrated fire represent God or a particular aspect of God, or does it represent a connection between the spiritual and physical world? Fire as a physical object gives out heat and light. Fire can be a symbol of illumination with all the meanings of the word e.g. that which drives away darkness--evil, that which enlightens with knowledge etc. Or it can be a symbol of that which provides comfort (warmth) or which makes life possible by providing energy (heat). It can also be a symbol of a power that can destroy by consuming or changing, by selectively destroying evil it can be a symbol of a purifying agency.

Long before Zarathustra preached his message, fire was part of the religious observances of the



used during various rituals and sacrifices and was an ancient religious symbol. It is still used as a part of rituals in many religions, not only those arising from Indo -Aryan origins but also others. Yet only in Zoroastrianism it is such a powerful and respected symbolic object.

For us Zoroastrians it is imperative to know what the prophet meant when he used the word fire, and what contexts he used it in. That can only be done by a study of the Gathas. The word fire- Athra or its cognate Atrem, Athre, Athras, Athro and Athri occur in the Gathas in Yasna 31.3, 31.19, 34.4, 43.4, 43.9, 46.7, 46.8, 47.6 and 51.9. It is by a study of these verses that I have tried to understand the meaning of the word Athra as used by Zarathustra.

In every passage where it appears, Zarathustra refers to it as Thy Fire, clearly associating it with Ahura Mazda. Fire in the Gathas appears to be an agency or faculty of Ahura Mazda, and to understand the nature of this agency or faculty it is necessary to have a detailed look at the verses in which the word appears.

#### **YASNA 31.3**

Zarathushtra is asking Ahura Mazda to reveal to him exactly what the just reward will be to the two

parties (truthful and deceitful), which will be delivered line says: "The Physical fire has always represented through the agency of His Fire and through Asha. This knowledge will help him in converting the living to the Righteous Path. According to Zarathushtra, then, God's Fire is the agency which delivers the just rewards to the two parties. Note here the association with Asha.

#### **YASNA 31.19**

Here again Zarathushtra refers to the Devine Fire as the agency that assigns the destiny of those who are righteous and those who are not so.

#### **YASNA 34.4**

This verse is used in the Atash Niyaesh at the end of the main Avesta portion. There are three other verses from the Gathas in the Atash Niyaesh but they do not refer to fire.

Clearly the might of Athra is derived from Asha. Athra constantly helps the Faithful. The kind of help Athra given, is clear, with the meanings of the word such as: free from impediment, restriction or hindrance; easily perceived by the eye, ear or mind; free from confusion or doubt. Thus the Devine Fire clears the path of the Faithful from impediments placed there by the unfaithful and lights the way of the Faithful on the Right Path.

Athra also has the power of not being deceived by evil. Finally we learn that the Devine Fire is something to be desired by mankind.

#### **YASNA 43.4**

Again Athra here is the agency deriving its power from Asha gives the just rewards to the two parties and is referred to as the Hand of Ahura Mazda (Insler) and the Power of Ahura Mazda (Taraporewala). Thus the Devine Fire is the aspect of Ahura Mazda which actively works to help the Faithful.

#### **YASNA 43.9**

A question is asked by Vohu Mano of Zarathushtra (Taraporewala) or vice versa (Insler) as to whom Zarathushtra should pay his homage. The answer is, to the Devine Fire. Following that is a line that again couples Asha with Athra.

Insler in a note to this line says: "Fire was considered to be a manifestation of truth (Asha). Therefore, worship of the fire was worship of the truth."

Taraporewala also with reference to the same

symbolically the Inner Spiritual Fire, the son of Ahura Mazda (Atars puthra Ahurahe Mazda, Yasna 62.1). In later Pahlavi Theology the Amesha Spenta, Asha Vahista (Ardibehest) is identified with the Sacred Fire. In fact among the Parsi Zoroastrians of India today the name Ardibehest is used as a synonym for Fire. This passage clearly shows how this idea originated."

Both translators essentially give the same explanation that homage to Athra is homage to Asha.

#### **YASNA 46.7**

This verse is the beginning of the Kemna Mazda prayer familiar to all Zoroastrians as part of the Kushti ritual. In the Gathas this verse is addressed by Zarathushtra to Ahura Mazda at a time of his life, when he had been rejected by all levels of his society and had to flee to escape physical harm by one of the deceitful ones. Zarathushtra regards Athra, the Devine Fire along with Vohu Mano as his protector from physical harm. We see one more dimension of Athra here i.e. the ability to prevent physical harm to the Faithful.

Yet another idea appears here. We have seen before that Athra is mighty through Asha, now we know that working with Vohu Mano, it nourishes or fulfills Asha (the Eternal Law), i.e. Athra works towards the ultimate destiny of creation (Frashokereti), which is the final and total destruction of evil. Thus Ahura Mazda's Fire is an agency that is complementary to Asha, deriving power from Asha and working towards the fulfillment of Asha.

#### **YASNA 47.6**

In Yasna 47.6 we see that Ahura Mazda's fire, Athra is Ahura Mazda (Asha, Vohu Mano, and/or

Spenta Mainyu) in action in the world of man, helping him to fulfill the true destiny of creation and meeting out the proper rewards for those who help fulfill and those who hinder fulfillment.

#### **YASNA 51.9**

In this the last verse in the Gathas where Athra appears, Zarathushtra again repeats that it is the agency through which Ahura Mazda bestows the rewards (satisfaction) to the two parties. In this verse alone is it coupled with the molten metal or fiery test, which according to later theology is supposed to purify creation and rid it of all evil at the final judgment. The fact that the just rewards will be bestowed and

evil (the deceitful) will be destroyed is to be held as a warning to all the living.

To summarize,

- 1) Athra is an agency or faculty or aspect of Ahura Mazda, it is an active agency, unlike the Amesha Spentas which are ideas or desirable qualities.
- 2) The most obvious action of Athra is to bestow the just rewards to the deceitful and the truthful, at the time of the judgment of the soul. In this activity Athra is undeceivable by those who are evil, in other words the evil cannot escape the consequences of their action.
- 3) Athra derives power from Asha (right and truth) and works with Vohu Mano towards the fulfillment of Asha (order), the final victory of good over evil.
- 4) Athra gives constant and clear help to the faithful, this help is always there and it is a clear guidance, easily perceived by the truthful, in that sense Athra illuminates or reveals the path of Asha.
- 5) Not only does Athra give guidance and help to the truthful, it also protects them from physical harm that is intended or caused by the deceitful. In Yasna 46.7 Zarathushtra specifically says so.
- 6) Again in Yasna 43.4 Athra is referred to as the power or hand of Ahura Mazda, and Zarathushtra asks for help from this very hand.
- 7) In Yasna 34.4 we learn that Athra is to be earnestly desired and in Yasna 43.9 we learn that Athra is worthy of homage as is Asha.

What then is the concept of Athra, God's Fire? To me it is God in action in the world of man, guiding, illuminating, protecting those who use their good thinking to understand Asha and then work towards its fulfillment and also meeting out the true rewards to those who promote Asha

and those who frustrate Asha. Athra is God meeting out justice, ensuring the just consequences of man's action in this world. Athra is also God bringing about the final purification at the time of the final judgment, at Frashokereti. Athra is God, actively helping man to fulfil his good destiny.

In Zoroastrianism man is the co-worker with God. Not only does his personal salvation depend on his understanding and his actions but so does the salvation of the entire creation. That is a fairly tall order for an individual, who can be weak at times and can be threatened, and who may need help. In spite of a person being good and trying his best to live the good life, there will be times when evil will threaten, when forces clearly out of a person's control will try to destroy or hurt. It is at such times that man looks for help from God. It is a comfort to know that in Zarathushtra's scheme of things, God does help, and that help is Athra. Zarathushtra himself invokes it in Yasna 46.7. Yet one point needs to be clarified, the nature of the help and how it is given. We are told that Athra is mighty through Asha (Yasna 34.4) and Athra works with Vohu Mano to fulfill Asha and together they will protect against the machinations of the evil (Yasna 46.7). First it seems that the help that Athra gives is reserved for the person who acts in accordance with Asha, I would even say that it is proportional to the extent that a person acts that way. This is my understanding of the statement that Athra is mighty through Asha. Secondly the help that comes through Athra has to be in accordance with Asha, i.e. it cannot violate the natural order. Thus one cannot expect miracles. Neither can Athra help protect the person who acts without Vohu Mano i.e. acts irrationally.

If in Zoroastrianism, Athra is, God in action in the world of man, then the physical consecrated fire, which is the object of reverence, should be regarded as a symbol of the Gathic Athra. The physical fire must be regarded as a symbol of the presence of God in our world. It would then make sense to keep the fire ever-burning because extinguishing it would be a symbolic denial of God's presence in our world. Worship in front of it would be acknowledging that one is worshiping God. Reverence and respect to fire in a temple would be the logical consequence of realizing what it stands for.

Dr. Lovji D. Cama has a B.Sc. and a B.Sc. (Technology) degree from the University of Bombay, India, and a Doctorate in Chemistry from Columbia University in New York. He worked as a research scientist at Merck and Co, for 36 years, in the antibiotic group which came up with two antibiotics, Cefoxitin and Imipenem, Lovji has over 45 patents in antibiotics and many publications in scientific journals and received the Thomas Alva Edison Patent Award for U.S. Patent 4,297,488., awarded by the Research and Development Council of New Jersey.



Lovji is a founding member of ZAGNY, its first Secretary and subsequently President and was a trustee of the New Rochelle Dar-e-Mehr (26 years). He has run the Religious Education Classes at ZAGNY since 1974 and Youth Camps for 15 years. He is presently chair of the Religious Education Committee of FEZANA.

He has lectured on subjects on Zoroastrianism in North America, UK and India and contributed to the text book "Good Life".

## Fire in Other Facets of Life

### Azadeh Hormozdiari

Fire is universally a powerful symbol. Outside if its significance to the Zoroastrian faith and culture, it holds importance for both other faiths and non-religious practices. Examining that importance provides a well-rounded understanding on how it expands beyond our own culture.



their text of the Bible and religious practices. Within the Bible, it is used to symbolize God himself and is presented as a symbol of power. Specifically, fire is often used as a representation of the Holy Spirit. As example, in Acts 2:3 tongues of fire are depicted as a representation of God. The text reads, "suddenly there came from heaven a sound like a mighty rushing wind, and it filled the entire house where they were sitting. And divided tongues as of fire appeared to them." In this excerpt, the "divided tongues as of fire," are the representation of the Holy Spirit. In Christian text, fire not only represents God, but also stands as a symbol of power. The fire within each person is used as a reference to our power, aligning closely the metaphor of fire and strength. Beyond the religious text, certain Christian ceremonies utilize fire. The Easter fires are an example. Certain sects of Christianity light fires before or during Mass on Holy Saturday as part of the acknowledgment of Easter.

The tie of Judaism to fire is similar to that of Christianity. Within religious texts, it also represents God and power. In Exodus 13:21, it is written that "The LORD went before them...in a pillar of fire by night," and in 1 Kings 18:24 it is written that "then fire from the LORD descended." Both of these are examples of God being

Within Christianity, it holds representations in both represented directly as fire. Its representation of power is present through consistent smaller references. An example of one of those references is in Berakhot 22a which writes "is not my word like fire," which alludes the word is powerful. Slightly different from the Christian faith, Judaism incorporates fire more intimately to their religious practices. The beginning of end and Shabbat are marked by fire with the lights of Shabbat and Havdalah candles. Further, fire is used for purification in some forms of making items kosher. Beyond that, the faith advocates for a perpetual fire to be burning on all altars. This is clearly advocated for in Tikkunei Zohar 73a which says "an everlasting fire shall be kept burning on the altar, it should not be extinguished."

> Distinct from both Christianity and Judaism, Islam represents fire less as representative of God and goodness, but more as a representation of punishment. It is consistently referenced in the context of punishing unbelievers. In the Quran, it is said "the fire which has been prepared for the unbelievers," and "save us from the chastisement of the fire," as well as "as for those who transgress, their abode is the fire." (Chapter 3 Verse 131; Chapter 3 Verse 16; Chapter 32 Verse 20). These align fire with danger and negative connotations. In direct opposition to the Judaic concept of the everlasting fire,

Islam advocates to never leave fire burning. The Quran writes "do not keep the fire burning in your homes when you go to bed," and "fire is your enemy, so put it out before going to bed." (Chapter 300 Verse 1652; Chapter 300 Verse 1653). Beyond the text, Islamic rituals also align fire with negativity. The walk of fire is practiced by some Muslims where they walk on fire to pay their respects to the martyrdom of Imam Hussein.

In Hinduism, fire is renowned as sacred. There is a God of fire, called Agni. Beyond that, fire is represented positively. It is viewed as distinct from the other elements as it is the only which cannot be polluted. Swami Vishwananda, a well-renowned Hindu guru writes that, "fire is

associated with light which...is associated with knowledge," and that "the God of Fire, Agni is therefore regarded as the God of knowledge that guides us along the path of truth." This is further evident of the positive light Hinduism views fire in. This is also reflected within their rituals. In Vedic Hinduism, homa (or havan) is a fire ritual performed. In the ritual, various kinds of fire are lit, and an offering is made directly into the fire.

Similar to Hinduism, Buddhism involves fire largely. The third sermon of Buddha is regarded as the "Fire Sermon." In this sermon, the Buddha advocates detaching from concerns attached to the five senses. Similar to Islam, in this sermon fire is associated with struggle and pain. Buddha claims that our minds burn from different kinds of suffering, associating burning and fire with pain. Buddhist practices also incorporate fire. Most temples have a ritual called Goma Taki every morning or afternoon. In Goma Taki, wooden plates with prayers on them are burnt while prayers are presented.

These examples are all evident of how significant fire is to other faith practices. While some faiths view it more positively than others or incorporate it more, it seems to hold some weight within a litany of other faith practices as well.

Beyond the application of fire to other faiths, it is present in other facets of life. Philosophy forefronts fire in some of its writings. A Greek Philosopher named Heraclitus, in the time before Socrates, claimed fire was the most important element. He believed humans were made of fire

and water and that the fire in our souls is powerful and that we should seek to maximize it. Beyond Heraclitus, the claim of the "internal fire," or "fire within us," is a constant theme we hear within our daily lives, which signifies the universal significance of fire. Literature and media as a whole associate fire with a litany of things. Romance novels and films use it to reference love, alluding to being "on fire," for someone or "love on fire," as a way to emphasize the passion somebody feels. It is also used as a representation of power in media, with characters having fire as a superpower serving as an example.

Fire holds large significance to other faiths and facets of our lives. Understanding the way it influences other practices and how their views of it differ from ours allows us to formulate a well-rounded and more knowledgeable perspective of fire.

Azadeh Hormozdiari is a sophomore studying political science at the University of Michigan. She has attended Zoroastrian classes since the fifth grade at CZC (California Zoroastrian Center). She has further been involved through assisting with teaching a Farsi language course at CZC. At Michigan, she has aimed to further her knowledge of her Iranian heritage through taking courses in Iranian cinema and Farsi language. In her free time, she enjoys spending time with her dogs and going on walks.



## Dear Iranian Diaspora,

Tina Shina



Culture isn't a tangible thing. It is not something that can be carried around or held on to, and thus it is often a slippery thing. It gets lost slowly- the lilt of an accent leaves your second language, your morning drink becomes coffee instead of chai, and the next thing you know, you are thinking and dreaming in your second language instead of your mother tongue. You feel at fault, thinking there's more you could have done, more you could have learned. You feel as though there were missed opportunities of "Iranianess" you failed to take in your active struggle to feel somewhat at home in a new environment.

But your struggle to maintain your culture is not something to be diminished or dismissed. It is real, and it is tangible. Our bodies are genetically designed for a certain environment. Some have darker skin to protect against the harsh sun, some have thicker eyelashes and eyebrows to protect the eyes from sand. Our minds work the same. We were brought up in a certain environment, with family and friends all around, the sound of children's laughter and the smell of joojeh-kabob wafting in the air. We were brought up to always tarof to our friends and elders, to clean up after the meal together. In a way, immigration to the mind is what the body would feel if it grew up in a desert its whole life, then woke up one morning on a snow-covered mountain top. It's strange, new, and cold. You feel unprepared, frightened, and alone.

What you need now, is fire. Soothing fire, like the ones you sat around in your childhood. Roaring fire, like the emotions that are fighting to burst out of you. A strong fire, made up of sticks and matches and your own hard work. You want to huddle around it and soak in all of its warmth and familiarity. So you slowly start to build that fire: you stock your new home with rugs and curtains from Tehran, carved vases and copper bowls from Isfahan, and books of art and poetry from Shiraz. You fill your suitcase with bags of dried barberries and disks of saffron. In the morning you wake up to the promise of a hot cup of chai nabaat to sooth you in the cold. You feel the tiniest spark of fire inside you.

You grow up and grow older in the foreign land, using that fire inside to keep you warm. You teach your children the alphabet and the difference between "shoma" and "to". Every year, you host a small "chaharshanbeh soori" gathering, and try to share your fire with your community. You throw your worries and ailments to the fire, and in return it offers its light and warmth. With every mehmooni, surrounded by your chosen family, you feel the fire grow warmer and brighter. Next thing you know your children get curious, and start asking about the fire. They ask about Zarathustra and why the other kids call it "fire worshiping". You explain the history, the significance, and the beauty, and the fire grows even more.

One day, you feel the fire inside you burn. It's ,more intense

and fiercer than it's ever been before. The death of a hamvattan is the spread of gasoline on your previously steady fire. You feel anger, and a need for it to spread. All this time, you never realized the power of that fire inside you. It was always comforting, mellow, and protective, and you never thought it capable of much more. The fire's motherly warmth had been soothing and gentle, but now, it felt the need

to burn. It grew taller and wider, its crackling embers snapping at anyone that disrespected it. It commanded fear, and respect, your fire. People from all round the world marveled at its strength.

You watched as your sisters in Iran began to glow red from their fires. They rallied and screamed and cut their hair and mournied their families. They put themselves in danger day and night to keep that fire going. The seethed, and fought, and rebelled, and burned, and burned, and burned. They danced around fires singing songs of Zan, and Zendegi, and Azadi. When you realized your homelanded needed support, you and your brothers and sisters came together, side by side, fists in the air. For your vattan, you set the whole world on fire.

For over forty years, our peoples' fires have been smothered. The strength, power, and light of us frightened those who didn't understand it. Its beauty was taken and it was weaponized. We spread around the world, hoping to find a place where our people would be safe and free to let their fires burn. Slowly, we built small diasporic communities where we can enjoy the warmth and light of our new restarted fires.

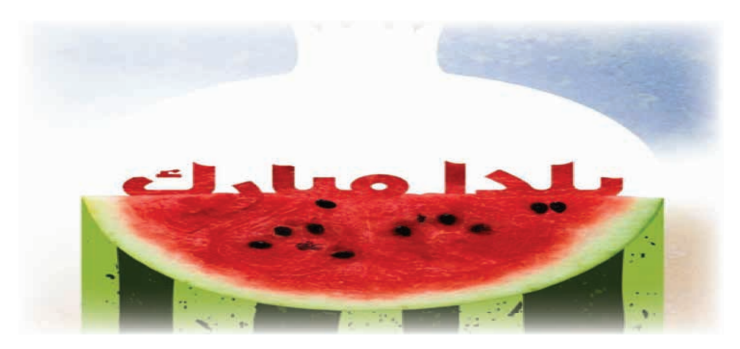
So from an Iranian girl who grew up in the diaspora, thank you. Thank you for struggling in the cold, and starting a fire so that I don't have to. Thank you for fighting for a better Iran, in which we all can sit around the fire and talk, and laugh, and dance, and sing poetry until the sun comes up. Thank you for coming together to support Iran, despite being worlds apart. Thank you for raising us to love our culture, our country, our fire. Thank you for trying your hardest not to let it slip through our fingers.

Tina Shina was born and raised in Tehran until 2013, when she immigrated to the US with her parents. She is currently an undergraduate student at the University of Michigan, with an intended major of public policy. In her free time, she likes to read, write, and foster cats. She is 18 years old.



# YALDA- NIGHT

(Chelleh Night)



Yakd - night (Chelleh night) is an Iranian Northern Hemisphere's winter solstice festival celebrated on the "longest and darkest night of the year. According to the calendar, this corresponds to the night of December 20/21 (±1) in the Gregorian calendar.

This seasonal festival has been celebrated in Iran and other historically Persian-influenced regions, including Azerbaijan, Afghanistan and Tajikistan for 5000 years. The longest and darkest night of the year is a time when friends and family gather together to eat, drink and read poetry (especially Hafez) and the Shahnameh until well after midnight.

The origins of Yalda date back to pre-Zoroastrian Mithraism, the worship of the god of the sun. It is said that Mithra was born on this day, and "Yalda" comes from the Cyrillic word meaning birth or rebirth.

In old Zoroastrian tradition the longest and darkest night of the year was a particularly inauspicious day, and the practices of what is now known as "Shab-e Chelleh/Yalda" were originally intended, superstitiously, to protect people from evil during that long night. People were advised to stay awake most of the night, to welcome the new light and gather in the safety of groups of friends and relatives, share the last remaining fruits from the summer, and find ways to pass the long night together in good company.

The next day (the first day of winter-month of Dae) was then

a day of celebration, as the light days became longer and the long dark nights shorter, symbolizing goodness overcoming darkness. In the 10th century, as recorded by Al-Biruni, the festival of the first day of Dae month was known as Korram-ruz (joyful day) or Navad-ruz (ninety days [left to Nowruz]). To present day the old traditions of staying up late in the company of friends and family have been retained in Iranian culture.

Food plays a central role in today's form of the celebrations. A wide variety of fruits and sweetmeats specifically prepared or kept for this night are served. Foods common to the celebration include watermelon, pomegranate, nuts, and dried fruit. Historically, pomegranate (anar) holds special significance in Persian culture. Pomegranates originated in the region of modern-day Iran. The red color in these fruits symbolizes the crimson hues of dawn and glow of life. Yalda Night was officially added to Iran's List of National Treasures in a special ceremony in 2008.

Some historians believe that Christmas actually derives from the ancient and pagan Persian tradition, Yalda night.

In spirit of all the winter holidays (Xmas, Hanukkah, Dewali and Kawanza) that surround us in the western world, Yalda will secure its place and eventually become a joyfully celebrated holiday amongst American Zoroastrians.

Happy Yalda to all.

## The Genius of Fire Celebration of Sadeh

Meheryar N. Rivetna



When the mythical King Hushang of the mythical Peshdadian dynasty spotted a snake in his vicinity he hurled a rock at the slithering serpent. He missed the reptile, but ignited a spark with the flint stone hitting another rock which started a glowing fire. Hushang bowed down in front of the fire, thanking God for this wondrous gift. At nightfall, Hushang and his companions made a fire by striking two rocks and celebrated their discovery with a feast. The feast was named "Sadeh" and is said to be Hushang's legacy to humankind 1.

Mythology aside, the ancient Iranians believed they lived in a world created and sustained by numerous divine powers. They devoted much of their time, thought, wealth and energy in pleasing the gods on whom depended their lives. The gods were offered gifts to win divine favors for themselves in this life and the next and to strengthen the gods for their common good so the gods would take care of this world, humankind's present home 2.

The veneration of fire among the Indo-Iranians goes back to the Indo-European times continuing through the ages and is dominant in Zarathustra's teachings . The Indo-Iranians are known to have kept a hearth fire and revered it as it provided warmth, light and comfort. The hearth fire was the visual embodiment of the divinity Atar, who was master and servant to humankind. For this function, offerings to this fire were regularly made 3.

Zarathustra recognized the importance of fire early in his mission. In the Gathas he speaks of fire as a bright and powerful manifestation of Ahura Mazda making it the symbol of divinity while admonishing prayer before idols and images.

Zarathustra put fire as the primal and most important element of creation. The author of the Zarathusht-Nameh creates a narrative between Ahura Mazda and Zarathustra to illustrate this point:

Zarathustra inquired from the Creator, 'Whoever worships before thee, what shall he say and wherewithal shall he praise thee?' God, the giver of subsistence who alone is without wants thus answered to Zarathusht: 'Inform the people of the world, that they may see things, both hidden and revealed. Whatever is bright and full of light, let them know that that is the brightness of my glory. They will not err in their worship of me, if they turn their faces to that which is bright. If they observe my commandments, Ahriman shall fly from them; nothing in the world is better than light...Wherever you may in the two worlds, you will find no place void of my light'  $^{4}$ .

Dastur Maneckji N. Dhalla brilliantly expresses this very point in his book Zoroastrian Theology: From the Earliest Times to the Present Day: "Ahura Mazda is eternal light, his very nature is light...Light in its various manifestations, whether as the fire of the hearth on earth, or as the genial glow of the sun in the azure vault of heaven...or even in the form of life-giving energy distributed unto the entire creation, is emblematic of Mazda. No wonder, then, if the prophet of Ancient Iran made fire the consecrated symbol of his religion...it being the nearest earthly image of the heavenly Lord..."

Hence, Zoroastrians pray before an oil lamp, an urn with a burning fire or facing the sun-all sources of light and appropriate emblems to face when venerating "divine" power. This is not to be construed as fire-worship, but respect and admiration for an element of creation that sustains all forms of life.

Zarathustra understands that Ahura Mazda is truth and truth is perpetually luminescent. Humankind will never err if it faces truth which is everlasting and unfailingly bright5. Ahura Mazda being pure in every respect, fire is the visible representation of Asha-Vahishta, Ahura Mazda's resplendent manifestation of truth, righteousness and order.

In the Gathas (Ys 32.7 & Ys 51.9) Zarathustra uses the imagery of ordeal by fire (or molten metal) for the wicked. In Ys 43.4, Zarathustra metaphorically associates fire with righteousness. The allegory being that righteousness, like fire, destroys all that is depraved and wrong5. Fire is the visible symbol of righteousness6. Just as fire illuminates the darkness, so truth and righteous action dispel the darkness of impiety. Physical impurity is removed by fire and Zarathustra employs this emblem of purification in the eschatological sense to burn and destroy spiritual uncleanliness or sin 6.

In the Atash Niyaesh, the supplicant recites: "Fire, son of Ahura Mazda, is worthy of sacrifice, worthy of prayer, in the dwellings of men...[it must be] provided with proper nourishment...maintained by one wise in religion"2. Fire was believed to be the life force in all animate things: plants, animals, humans; it pervades all the six creations2. Thus, feeding the earthly fire implies the renewal and strengthening of the cosmic fire which sustains all being2. Among the Iranians of yore fire was personified as a divinity and offerings to it were an essential part of reverence to this divinity, because fire visibly needs offerings and visibly consumes them<sup>2</sup>.

To commemorate the importance of fire which gives the energies of light and heat for the subsistence of life, the festival of Jashan-e-Sadeh was a day to honor this personified deity, Ātar.

Sadeh means "hundred" and this celebratory day marks one hundred days and nights until the arrival of spring and is thus dubbed "hundredth-day festival". Being a midwinter festival, in ancient Iran, fire was honored on this day, seeking its assistance to defeat the frigid days of darkness and cold brought by the winter months. This festival was symbolically meant to defeat the demon of winter (frost), considered to be the lieutenant of Ahriman, from killing plant life'. Sadeh looks forward from the depth of winter to the return of spring, symbolizing resurrection7. Vegetation, essential for life, regenerates in spring and, thus, it is the

duty of every Zoroastrian to promote agriculture as it is the chief weapon in Zoroastrian lore with which to fight the demons of hunger and thirst, sickness and sorrow 8.

Discrepancies as to when Sadeh should be celebrated occur in the literature. Due to the calendar reform under the Sasanians in the 3rd century A.C.E., the Sadeh festival falls on two days. One day of Sadeh celebration falls on the hundredth day after the Ayathrem Gahambar. The other day of celebration is hundred days before Nowruz. The practice of celebrating Sadeh has survived up to modern times. Sadeh is predominantly an important festival among the Iranian Zoroastrians; it is not typically observed by the Zoroastrians of India.

The Zoroastrian religion inspires a desire in humans to avail themselves of the wisdom in creation, to promote happiness by enjoying and sharing the bounties of nature this wondrous world offers. Zoroastrian festivals inculcate in its adherents the importance of venerating the forces of nature. All creative elements are revered to show commitment to one's own and society's well-being. Zoroastrian festivals, like its rituals, are meant to symbolize the religious principles that humans must observe and follow. They inspire devotion to religious ideals and foster religious life. This fact is often lost when symbolism is taken to mean something it does

Meheryar N. Rivetna is an active member of the library committee of the Zoroastrian Association of Houston as well as on the FIRES committee. Mehervar retired from Merck & Co., Inc. and now devotes his time to research and the study of the Zoroastrian religion. Meheryar resides with his wife Zubeen Mehta in Houston, TX.



#### References

- 1. Ferdowsi, A.; Shahnameh; translated by Dick Davis; Penguin Books, New York. (2006).
- 2. Boyce, Mary; A History of Zoroastrianism; Vol. 1, Chapter 6; E. J. Brill, Leiden. (1975).
- 3. Boyce, Mary; ĀTAŠ; Encyclopaedia Iranica; (1987).
- 4. Zarathusht Nameh; E. B. Eastwick, Esq., from Wilson, John, The Parsi Religion, Bombay: American Mission Press; (1843).
- 5. Rivetna, M. N.; Zarathustra: The Man and the Message; Self-Published. (2021).
- 6. Dhalla, Dastur Maneckji N.; History of Zoroastrianism; K. R. Cama Oriental Inst., Bombay. (1994).
- 7. Boyce, Mary; Iranian Festivals; The Cambridge History of Iran, Vol. 3 (2), (Yarshater, E. ed.); Cambridge University Press. (2008).
- 8. Bharucha, Ervad Shariarji Dadabhai; A Brief Sketch Of The Zoroastrian Religion and Customs; Bombay. (1893).

## Domains of Belief

## **An Interview** with Prof. K. D. Irani

Part 4

#### Introduction

Several years ago, I watched a series of interviews conducted in 1998 by Mr. Shahriar Shahriari with the late Professor Kaikhosro D. Irani (1922-2017). The interviews were over a period of four days and can be found online or on Mr. Shahriari's website (Zarathushtra.com). In days 3 and 4 of the interviews, Prof. Irani discussed his thesis of our collective belief system which he called Domains of Belief. He defined four main domains of belief which are driven by or originate from four areas of intrinsic demands of our human psyche as summarized

| Domain of Belief     | Originating Human              |  |
|----------------------|--------------------------------|--|
|                      | Psyche Demand                  |  |
| Technology           | Demand to influence and        |  |
|                      | control our environment        |  |
|                      | (physical/ social)             |  |
| Scientific Knowledge | Demand to explain physical/    |  |
|                      | observed phenomena             |  |
| Ethics               | Demand to justify our own      |  |
|                      | actions and those of others    |  |
| Religion             | Demand to seek significance in |  |
| _                    | our existence                  |  |

According to Prof. Irani, each one these domains has its own unique rules, methods and areas of application. In the ancient times, all these domains were lumped together in the form of myths or stories that passed on from one generation to the next. As human civilizations advanced, the various specific demands listed above gained importance and separated from the collective and formed their own distinct domain of belief. The major aspect of Prof. Irani's thesis is that tremendous confusion and intellectual transgression occurs when we use the rules and methods of one domain to the application of another domain. Conversely, utilizing the rules of a specific domain to the applications within the same domain, will result in disappearance of much of the confusion and conflict in discussion and debate as well as in our daily lives.

The interviews of days 1 through 4 are only available in audio format. I have transcribed the contents of days 3 and



4 interviews and documented them in written form in four parts. This is part 3 of 4.

Day 4 Interview...Cont'd

**Shahriari**: So, if I approach my life thinking well in this area, religiosity applies more than science because it deals with my significance in this life, let's not use the scientific method to deal with this. It is important to me that I feel I am important in this case, and this is my contribution to life.

Prof. Irani: Yes, and whatever commitment that comes through the religious beliefs. An articulated religious belief is a combination of two things: A view of the world and a way of life. A religious teacher always does this i.e., he/she gives the view of the world, usually given by the divinity, and tells you, if you agree to this view of the world then follow this way of life. And if you do, you are religiously worthy.

Shahriari: So, if the view of world is that we all have fallen from paradise and are sinners here in this world, then this is the way to live.

**Prof. Irani**: Yes, then you are in a state of readiness to receive the grace of God.

Shahriari: And if your view of the world is that we are all co-operators of God to take this world towards perfection...

Prof. Irani: That might be viewed as act of pride to transform the world and thereby justify your existence.

Shahriari: We talked about these four domains and how each branch separated in the Middle East and in the West. What about the East particularly India and China?

Prof. Irani: In India there was a separation of science that took place, mainly astronomy. It grew up as science but carried religion in it to some extent. Full separation was never achieved in India, largely because religion became philosophized i.e., instead of a divinity or a clear source of authority, it became a universal consciousness. So, it did not impose upon the other domains.

Shahriari: So, unlike the West where science became philosophized, in India religion became philosophized.

Prof. Irani: Yes, very much so. And therefore, it had to produce a way of life, but it could not. So, the way of life was produced from early traditions where divinities had established a social order. Ethics came to be derived from Dharma. Dharma means the ideal rule of social existence. That became rooted in the tradition. So, Indian ethics shows a polarity i.e., one is a tremendously rigid traditionalist system i.e., the caste system and its associated requirements and the other one is a kind of detachment from this world and moving towards a universal consciousness in which smaller issues become unimportant.

Shahriari: So, non-life became the way of life and equanimity (mental calmness) became the path to it.

Prof. Irani: Yes. If you ask for a straightforward Hindu ethics, you cannot get it. You always get a highly traditionalist social structure and a highly detached personal way of life.

Shahriari: What that creates is a tremendous mental inertia and resistance to change. But the Indian civilization has been noted in history to be one of the most influential and not just on the religious points.

Prof. Irani: Yes, it produced extraordinary thinkers, mathematicians, literary figures, dramatists and so on.

Shahriari: Can this sort of transformative agents come out of such a region?

**Prof.** Irani: These are people who worked on their own in a totally detached way whereby society provided no great support. Also, most of these people were highly educated priests whose food and lodging were supported by the temple. So, they did not have to make a living and so dedicated their lives to these things with the idea that any study about any aspect of nature is an act of worship.

Shahriari: What about China?

Prof. Irani: I found it very difficult to track it down. I wish I knew but I do not. I have tried to see how the development of technology took place. How it was reconciled to the life of the "Dao" which is "the Way". And the Way is not a prescribed way but to follow the way when you have removed all internal resistance and confusion. Then you are in the Way. And how this interacted, I would have to look at the literature in a very subtle way which I have not actually done. So, I cannot give you an answer.

Shahriari: What about the aboriginal religions or ways of thinking especially North and South America.

Prof. Irani: There you find a constant mixture of religion, technology and ethics. I do not see an explicit movement in the direction of science. Here and there probably the Maya did produce astronomical science. My study in that area is very limited to provide a more detailed opinion.

**Shahriari**: And is part of the attraction of those cultures in today's world the cause of its somewhat detached way of life?

**Prof. Irani**: Yes, I suppose it is attractive to some people. You see if you look at a civilization, it is a group of people who are gathered in a certain location. The word "civilization" comes from the Latin word "civitas" which means "city". In other words, these people who gathered in one general location are in close social interaction and there is a notion of a social structure which is supported by a resource base e.g., river civilization, oasis civilization or pastoral civilization etc. And this is all organized by some kind of belief, partly scientific, partly technological, certain moral rules rooted in the social structure and a vision which is the religious vision. This group then not only lives in this way, but if their beliefs are deeply held, then these beliefs get expressed. And they get expressed in art forms. All civilizations produce art form mainly in architecture e.g., ancient China, India and Egypt, Babylon, Syria and so on. Ancient Iran was very pastoralist and it produced minor architecture until it became an imperial power and then it produced vast architectural monuments.

The expression took place in art which was part of the living system. When the system becomes very sophisticated, then you have individualized art e.g., poets, painters. When you want to see how these domains are interacting, what you would like to see is how the expression of these various beliefs get transformed and appear in art form. Sometimes art is detachment, sometimes it is gross attachment, and sometimes it is the expression of human spirit. So, there is great deal more to look at, before can answer the question you are asking.

**Shahriari**: So, you are telling me that this innate human need to comprehend has led humanity to this place where it has separated various aspects of comprehension, developed methodologies for those and then has ended up in conflict between these aspects of comprehension. Now again that innate need to comprehend is driving those branches, at least through you, to be reconciled and brought back together.

Prof. Irani: Yes, we cannot do much more than reconcile them, construct them and become clear about what they are so that we do not engage in internal or social conflict. I think that is what is happening; in some cases, through art and in some cases this disparity or loss of a unitary system is expressed as in modern art as a kind of scattered representation and the kind of loss of object and loss of purpose. These artists are manifesting social and a deeper spiritual discomfort. I think we are not, at the moment, the intellectual products of our thought. They (artists) are saying "do not force us into conflict i.e., scattering of our intellectual focus".

Shahriari: The path of reductionism?

**Prof. Irani**: Yes, that would be an extreme outcome.

Shahriari: For example, I am focusing on science and nothing else.

Prof. Irani: But we are looking at the world, not through a clear-cut glass, but through pieces of glass through which we have different focuses, different pictures, which cause a certain discomfort. At the moment, we understand what the situation is, we can be rendered comfortable. I think philosophic insight ultimately will do that.

Shahriari: And that understanding is that these are different pieces of glass?

Prof. Irani: That is right.

**Shahriari**: Not that the world is incomprehensible.

Prof. Irani: No. My assumption is that we are capable of understanding the world. When, how, to what extent, I do not know. It presents grave difficulties to us. In science or in ethics, can we construct a society in which all the significant values will be maximized? I hope so, but I do not know. Do we have the intelligence to do it? And if we have some grasp, do we have the will to do it? I do not know.

Shahriari: And that is what wisdom is.

Prof. Irani: Yes.

Shahriari: Based on what you saying about the arts, is it fair to deduce that at any given time, the art is the representation of the state of the collective mind?

Prof. Irani: I suppose an expression of the tranquility or distemper of the social world.

Shahriari: And this goes for any form of art, music, performing arts...

Prof. Irani: I think so. And if that is the case, then this is a period of acute distemper. I mean look at the art and our music! I do not know what to say, but I think at the moment, we are in a period of serious transition. I mean transition from the clarity of the enlightenment vision, which was that science is going well, that we are aware of what we should do morally, and that reflective religion is reasonable and becomes what is frequently called liberal Christianity or liberal Zoroastrianism- always at war with the deeper traditionalist. Based on the enlightenment vision, we are moving, reason is advancing, and very shortly greater insights will be available, greater organizations will emerge. However, I have a very strong general feeling that we are NOT actually moving in that direction. That the advancement of science, which is leading to the advancement of technology, is not altogether a happy situation. That the various social structures which we are building for our moral advancement, for actualization of our values in the social structures are not working. And that the religious beliefs which gave us solace now, progressively, seem to be merely mythological lenses through which we look at the world and now we no longer feel happy through that.

Shahriari: So, we started with myth, then branched off the myth and now we are going back to myth. And we are not happy with this myth.

Prof. Irani: No.

**Shahriari**: And that is the cause of this spiritual discomfort?

Prof. Irani: I think of it as spiritual disorientation and I do not know what we can do about it. Look at this century (i.e., 20th century), two world wars, large groups of people killing each other. For what? There are some immediate articulations you have but, generally, for what? How have we become, after all this realization, so barbaric. I think this disturbs people. It disturbs me. I think its manifestation is in this scattered form of art, meaningless pictures which the artists proudly declare as worthy art because it is meaningless.

Shahriari: So, because our world is meaningless, our art is also meaningless. But because it is the only form of art, it is worthy because it reflects our world.

Prof. Irani: I do know if it is the only form, but that is what I see around.

Shahriari: Are the revelations in the arts have all been towards less and less meaning?

Prof. Irani: The manifestation of our finding has been towards less and less meaning.

Shahriari: Does art imitate life?

Prof. Irani: No, it expresses, in aesthetic form, the inner conditions of our consciousness. If you go to a museum of modern arts, you may walk out disappointed unless you have trained yourself to be a contemporary aesthete. Listen to a contemporary opera, it is a jagged music of discontent and conflict and so on.

I may be just expressing my surface reaction to the problems of our times. How reliable this is I do not know. Please do not take this as a serious judgment. I have long life and thought about this a long time, and this is what emerges at this time.

**Shahriari**: Is there hope?

Prof. Irani: Oh, yes, I think so. Look at the tremendous of achievement of science, of technology, of our moral refinement and of our religious vision, which the traditionalist will not permit to be articulated because they want to hold it down to a tradition. But once this discomfort is overcome, and we are

situation.

Shahriari: How can we free our spirit? Is it an individual choice?

**Prof. Irani**: Yes, it is, for us to exchange with each other, in rational and kinder terms, and be aware of the domains of belief. I guess that is far as an ordinary rational human being can go, and that is what I am.

Shahriari: So, what I am hearing, really, is that you are saying "Be human, and there is hope".

Prof. Irani: Yes, be human without getting yourself committed to a fixed ideology or tradition. Be open, be rational and accept the humanity of others and be human. It is not difficult. But we have been drilled into all kinds of things from which we must escape.

**Shahriari**: And this is the purpose of philosophy.

**Prof. Irani**: One of the purposes, yes.

Shahriari: To tell us to be human.

Prof. Irani: Yes.

Shahriari: Thank you professor. Professor let me ask you a question of a very personal nature. What is that thread that runs through your life?

Prof. Irani: The seeking and hoping to formulate with sufficient accuracy the results of this search. I knew that I was not going to get a final answer, but I am happy that I have obtained a certain of kind insight into these domains and their interrelations. At this stage, I would say that significant part of my striving has received sufficient satisfaction.

Shahriari: Do you have any regrets in your professional life?

**Prof. Irani**: I would have liked, if I had the opportunity, to study certain aspects of mathematics at a younger age which was not available to me when I was a student. And I would have liked if I had the opportunity to study the functioning of the brain which, I think, it gives us a great deal of insight into human existence and which I have been reading on the side. But reading on the side does not get you there, you have to know the anatomy and physiology. These are two things I would have liked to do if I had all the insights and opportunities.

**Shahriari**: Are there any regrets in your personal life?

Prof. Irani: No.

Shahriari: Which aspects of your life are you most pleased with?

Prof. Irani: I think the fact that my struggling for philosophic insights bore some truth and I could integrate my

free to exercise our spirit then we will reach a more pleasant vision of Kantian philosophy with philosophic analysis and with the philosophy of human nature and civilization with the articulation and interrelation of domains of belief which enabled me to interpret a great deal of human life and its intellectual history. I used to read these things and I read an enormous amount, and it was all scattered. I tried to relate this with that and so on. I have a stack of papers which I made various attempts which are all useless now. But I think in the last four or five years, I have had the satisfaction of gaining an insight clearly telling me this is what I was looking for and I found it and I can apply it. It is, by no means, a final answer. But it is something that has made me quite satisfied.

**Shahriari**: Professor how would like to be remembered?

Prof. Irani: As a good man, a thoughtful man, one who was not reluctant to serve his fellow human beings in the area in which he could contribute, to reflect and to expound the teachings which I have received and thought about. And if in doing this, I made people happy, let them remember that I did make them happy.

Shahriari: A true member of human race.

Prof. Irani: I hope so. Because humanity is something that is institutionally dear to me.

Shahriari: Professor Kaikhosro Irani, a true human being. It has been a privilege.

**Prof. Irani**: Thank you. I was happy to be here.



#### About the Author:

Hooshang Jozavi has been a member of CZC since 2005. He lives in Irvine, CA with his wife, Adeleh Alba, who is currently a BOD member at CZC. They have two children, namely, Kurosh and Herosh who are currently working in the aerospace and software engineering industries. Hooshang is currently retired after having worked over thirty years in research and engineering in petroleum industry in the U.S. His education is in mechanical engineering (B.S. and M.S.) and holds a PhD in engineering science with emphasis on experimental solid mechanics.

Please send your "Ask Nahid" questions that are within the confines of various aspects of the Zoroastrian religion/culture or conflict resolution to cninfo@czcjournal.org

References have been removed by the publication and are available upon request.

#### Dear Nahid.

I recently had to attend the funeral of a very good friend who died at 35 years old. Why do we have to die? And, why bother being Good if death is our "reward"?

Julien



I am so sorry for your loss. I hear the anger and sadness in your question. I cannot take the pain away but hopefully I am able to show you how important it is to keep following the path of Asha and not to lose your faith in this sorrow. This is our burden to carry, as the living. We survive our loved ones while missing them and yet looking to our own certain end. Sounds dire and morbid and absolutely devastating, but I wish by the end of my response you will find a bit of comfort and even hope that this life is an absolute gift worth living in truth and righteousness.

Call it man's dilemma, burden, plight, quandary, conundrum... death is our destiny. True that Death affects the good and the bad and the morally ambiguous, but this destiny is a mandate we cannot shake or negotiate out of. It is truly up to each individual how they choose to live - regardless of the number of years lived. When our faith is challenged, we can either give up and follow the path of Angre Mainyu (Spirit of Evil), or we can choose to progress towards Spenta Mainyu (Spirit of Good) and Vouhuman (Good Mind). Because it is a choice. As Zoroastrians, our daily choice is to strive to improve our communities by improving not only our physical but our spiritual environments.

So may we be like those making the world progress toward perfection; May Mazda and the Divine Spirits help us and guide our efforts through Truth; For a thinking man is where Wisdom is at home.

Your legacy is the one thing that outlives your physical body. I'm not talking about fame or fortune. By legacy, I mean your impact on your community and environment. You can choose destruction, discord, even rage against all that is Good. But that will destroy your own spiritual home and simply prove that being Good is even more crucial to your existence. Especially as a Good life is truly the "reward" to Death. A life well lived is a life of following a path of truth. "The purpose of life is to be useful, to be honorable, to be compassionate, to have it make some difference that you have lived and lived well."

It's our natural physical evolution to die and be absorbed back into the earth, air and nature that we are supposed to be taking care of. We are creatures not meant to live hundreds of years.



Our biology insists we get older and our evolution demands we become wiser. Not all are provided this gift of old age, but in their 35 years I am sure your friend had wisdom to share. It lives on with you. That is part of the bargain. We are to progress and grow in community. To live this life well in conjunction with one another's Good Thoughts, Good Words and Good Deeds.

The two gifts of perfection and eternity, O my Lord, shall lead the people to spiritual and inner light. Through will power, pure thought, love and faith towards God, the standing life and spiritual strength shall increase. Through these qualifications, O Lord of wisdom, one can overcome his enemies.

With medicines and new sciences, we are afforded cures and opportunities for longer lives. They give us more time to live a life well lived. What I cannot explain or justify are the senseless killings, murders and violent crimes or wars happening in our own neighborhoods. These deaths are tragic and unbearable especially when they take the innocence of youth. It is in these deaths I see evil and Angre Mainyu and yet my desire to live a life that eradicates hate, grows stronger. I value my Good Mind and Good Choices even more to combat the Bad. Please do not lose your light and legacy because the darkness seems too vast right now. Lean on us who can guide you through these moments. Lean on us, your community, to find your way back to the path of righteousness.

"It is the quality of our work which will please God and not the quantity."

Nahid Dashtaki completed her master's in both Dispute Resolution and Public Policy from Pepperdine University. She has received two Bachelor of Science degrees in International Relations and Comparative Literature from the University of California, Irvine along with extensive international work experience in the Middle East and Asia.





Roya Behmardian

 $\mathbf{F}^{ ext{or}}$  the longest time, apologizing was hard for me. I suppose part of it is pride, and another part is stubbornness and truly believing I'm right. What I can say with confidence is that when I muster up the courage, and perhaps, the vulnerability to genuinely apologize, it feels nice. I'm going to go out on a limb and say that when you say sorry, you feel better too.

Author of Why Won't you Apologize, Harriet Lerner, offered a compelling dialogue on The Unlocking Podcast with Brene Brown about apologies. Now before I continue, I do realize that a lot of these articles have been plugs for podcast episodes. Then again, it's Spotify's world and we're all just living in it. Lerner says that "I'm sorry" are arguably the two most important words we can say. I had never thought of it that way before. In fact, I was always under the impression that it's not the apology that matters, but the action that follows. Though, words are far more valuable than we give them credit, and if relationships are the cornerstone of a meaningful life, then why wouldn't two words that can mend or fracture a relationship be the most important thing we could say?

It's normal to dismiss the value of "just words," but we shouldn't. Lerner spent a lot of time eloquently explaining the correct way to apologize, and for the sake of not plagiarizing, I'll only note a couple rules of apology that she explained.

One that stood out to me is the idea that "there are no buts in an apology." Maybe the reason why saying sorry gets a bad reputation sometimes is because we're not doing them correctly. If I say I'm sorry, then follow it with an immediate "but" and explanation to justify my actions, then not only am I not authentically apologizing, I'm also risking doing more damage. "I'm sorry," shouldn't be said conditionally. It should be expressed as a complete thought rather than the "before the comma" part of the sentence.

Lerner refers to an apology as a gift: a gift to the person on the

receiving end, but also a gift to us. More on that later. Just like when we receive gifts, our response isn't anything other than a version of thank you. My immediate response to when someone said sorry to me was always "it's okay," or "no worries." But sometimes, infact, most of the time, it wasn't okay. So why did I say that it was? Just like any other gift, the correct response to "I'm sorry," is "thank you."

When we say sorry, we not only show the other person that we care about them, we also acknowledge their personal reality of a shared experience. It's a validation of their feelings and what was very real to them. Helping someone feel seen is a gift worth giving.

And yet, apologizing is also a gift to ourselves. It's hard to get to a place of admitting our mistakes, but when we do, it's both a letting go and a letting in. There's an inner calmness that accompanies the letting go of our pride, and the letting in of humility and compassion. Being right all the time has always been overrated anyway, maybe it's the "being wrong" part of ourselves that's the most empathetic, the most beautiful, and the most authentically, imperfectly human.

Roya Behmardian was born and raised in Southern California. She has attended CZC's Persian and religious classes all through her childhood. She graduated from UCI with a Masters of Art in teaching and is currently an elementary school teacher.



## Giving Back by Teaching the Persian language on YouTube

## By Shahin Shahzadi

The many benefits of learning languages are undeniable. People who speak more than one language have improved memory, problem-solving and critical-thinking skills, enhanced concentration, ability to multitask, and better listening skills. As we age, being bilingual or multilingual also helps to prevent mental aging and cognitive decline.

Language is the most direct connection to the culture. Being able to communicate in another language exposes us to and promotes an appreciation for the traditions, beliefs, arts, and history of the people associated with that language. Greater understanding, in turn, promotes greater tolerance, empathy, and acceptance of others. Studies show that children who have studied another language are more open toward and express more positive attitudes toward the culture associated with that language. It performs the same role for Zoroastrians connecting with their Persian roots. By learning Persian, you can deepen your connection to Zoroastrian culture and the Zoroastrian community.

Learning Persian helps connect you with Persian-speakers among your family and friends. If you're looking for a way to explore your family's heritage, learning how to communicate in their native language is one of the best ways to do it. Becoming bilingual can make it easier to connect with Zoroastrians around the world and understand them from a more authentic perspective. Communicating with Persian speakers in their native language allows them to show their true personality. As opposed to the kind of transient interactions that take place when there's a language barrier. Being bilingual can lead to the kind of lasting friendships that just wouldn't be possible otherwise.

Persian is one of the most important members of the Indo-European family of languages. It is distantly related to the major European languages including English, Latin, Greek, and the Romance languages.

Persian (Farsi), is the official language of modern-day Iran, Afghanistan and Tajikistan.

Is it Difficult to Learn Persian?

Compared to other Middle Eastern languages and some European languages, Persian is relatively easy for English-

| English  | Persian | Latin  | Greek    |
|----------|---------|--------|----------|
|          |         |        |          |
| father   | pedar   | pater  | patēr    |
| mother   | mādar   | mater  | mētēr    |
| brother  | barādar | frāter | phratēr  |
| daughter | doxtar  |        | thugatēr |
| two      | do      | duō    | dúo      |
| star     | setāre  | stēlla | astēr    |

speaking people to learn, and is regarded as extremely sonorous and beautiful to listen to.

Persian is remarkably simple in terms of formal grammar. There is no gender, no noun inflection, no adjectival agreement, and no irregularities in verbal conjugation. Only learning the Persian scripts could be a little challenging for English speakers.

Persian script can be highly ornamental. In this respect Iranians have made the art of calligraphy and refined penmanship their own. The spectacular pieces of art that exhibits the combination of beauty and deepest emotions.

The Persian is a language with an extremely rich history, literature, and cultural tradition. Besides its huge impact on modern literature, Persian has its own prominent place in poetry. Major epic and Sufi poets - such as Ferdowsi, Rumi (Molavi), Khayyam, Sa'di and Hafiz are only a few of the major figures of this big family, who has served as inspiration to writers and creators across the globe for centuries, and contemporary Persian-language literature continues to find international audiences.

Since the Persian language has not changed significantly in over a millennium, the basic grammar for the classical and modern forms of the language is almost the same. After one year of study, students can typically begin to read both classical poets and modern short stories and poetry in its original form and watch Iranian films without subtitles. Additionally, Iranian people are very welcoming and hospitable towards learners of their language, so they would



Figure 1 Persian Calligraphy: good thoughts, good words, good deeds.

be more than happy to help you with learning Persian.

You can benefit more from travel experiences, Iran is an amazing and beautiful country with a diverse, vibrant, unique, and long history. The nation has plenty of historic places and monuments, and it has some of the friendliest people in the world. Also, Persian is a significant producer of high-quality music and songs that will cheer you up or engulf you with emotions.

My name is Shahin Shahzadi, a Zoroastrian and a native Persian speaker, I launched the "ShahinPiz Learn Persian" YouTube channel to help people learn Persian from absolute beginner level to advanced level. The added suffix "PIZ" represents my identity of being a Persian speaker, an Iranian, and a Zoroastrian.

Each unit includes exercises on grammar, vocabulary, conversation, listening, and reading practices. The goal of these videos is to get you speaking like a native Persian speaker as quickly as possible. The teacher and the studying materials are all ready!

We will start learning Persian with English letters (beginner level), then gradually we will learn Persian letters in later videos (intermediate level), at the end we will have videos all in Persian scripts (advanced level). Mastering a new language takes time, and Persian is no exception. I would be honored if you chose to view my educational

videos or share them those you know who are interested in learning Persian. With this endeavor I hope to increase "Hamaazoori", solidarity and unity, with Zoroastrians who share the Persian language across the world.

Shahin Shahzadi graduated with a Bachelor in English Interpretation from Tehran University and works for an international transportation company in Iran. He loves being Zoroastrian because of the friendship and honesty of Zoroastrian people. Zoroastrians he has met have treated him like family and he values the trust because it is not easily found outside of the community. Shahin is an active member of the Tehran Zoroastrian Student Centre, attending religious



classes, and volunteering at Zoroastrian celebrations which are some of his happiest memories. Many of his Zoroastrian friends have migrated overseas which has been tough. By increasing the number of Zoroastrian Persian speakers, we can keep the bridge between Zoroastrians in Iran and the rest of the world alive and thriving.

> YouTube: ShahinPiz learn Persian Instagram: ShahinPiz learn Persian Facebook: ShahinPiz learn Persian

## CALIFORNIA ZOROASTRIAN CENTER-SAN DIEGO GRAND OPENING

#### Dear Zoroastrian Community,

The grand opening celebration for our newly purchased San Diego Dar-e-mehr was held on Sunday November 6th from 11:00 to 4:00.

We had upwards of 160 people attended to celebrate this momentous day. The center is something we have been waiting for over 20 years. This dream is a reality now.

At first glance the attendees were pleased to see the San Diego Zoroastrian Center sign proudly showcasing the Faravahar and San Diego Zoroastrian Center made by Mr. Shahram Akhtarkhavari at the front entry. The hall was beautifully decorated with the book of Gatha and a portrait of Zarathustra boldly displayed. The stunning recognition tree, donated by Mr. Behnam Abadian stood out in the newly dedicated Parimarz Firoozgar Javanshir hall.

San Diego Board of Directors spent a lot of time making sure the main hall was ready for everyone. They served tea, coffee, sweets, water, and fruits for attendees. The occasion was joyful and celebratory. There was an overwhelming sense of accomplishment among the people present.

Daryush Bastani was the Master of Ceremony. He graciously thanked everyone for the great accomplishment and their contributions to the San Diego Community. The program started with Mobed Fariborz Shahzadi and Mobed Ashkan Bastani reciting prayers.

San Diego Board of Directors took the stage and honored the hard work and dedication of Board of Trustees, the Real Estate and Fundraising group for going the extra mile.

Banoo Fereshteh Yazdani Khatibi had a message for the community and did us the honor of the ribbon cutting.

Mr. Sahram Ravari from Orange County Board of Directors congratulated the San Diego Community for their accomplishments. Mr.Farhad Kermani took the stage and gave a brief history of the journey to acquire San Diego's Center. He recognized the involved individuals for their tireless efforts. They were each presented with a plaque for their outstanding contribution to the Zoroastrian causes.

The ceremony was concluded with the serving of drinks, fruits, and sandwiches.

The next step in our journey is to pay off the remainder of the mortgage to own the center outright. We need the community's help to accomplish this. Please send your tax-deductible contribution to the fundraising committee.

**Dedications and Gifts** The Rustam Guiv Foundation \$400,000 (The total amount up to date \$450,000)

The trustees of Rustam Guiv Foundation Trust according to their duration of service are as follows:

Daryoush Jahanian, Khosrow Mehrfar, Khashayar Anoosheh, Fereshteh Khatibi and Behnam Abadian.

In the past, this trust has provided financial aids toward construction of various Dar e mehrs in North America and Australia. The trust of Guiv has made contributions to various activities for the promotion of the Zoroastrian culture and provided scholarships to students for completion of their education in PhD programs for the Zoroastrian culture and Avestan language.

San Diego Board of Directors are delighted to be the recipients of this gift which will solidify the bond between us. We are honored that Trustees of the Guiv Foundation decided to choose San Diego as another place to call Rostam Guiv Zoroastrian center.

Rest assured San Diego Zoroastrians will make good use of this center for many years to come.





Sahel, Saghar, Artemis and Parviz *Javanshir* \$150,000

In memory of Ravanshaad *Parimarz* Firoozgar Javanshir, her children; Sahel, Saghar, Artemis and Parviz Javanshir have donated the amount of \$150,000 toward the 2nd phase of our fundraising.

We are more than appreciative and honored to dedicate the Entry Hall to Ravanshaad Parimarz Javanshir.

Her legacy will live on, her life story will inspire Zoroastrian women to aim high, and her faravahar will bless our center with its presence.