



## فرهنگی، دینی، خبری، اجتماعی، پژوهشی و فرهنگی

سخن نخست

سخن نخست

از: نسرین اردیبهشتی

جشن مهرگان از راه رسید و با خود یادگار جشن های پیشین را که در سرزمین مادریمان ایران برپا می شد به خاطر م آورد .جشن هایی که با دیدار دوستان و آشنایان همراه بود. با نگاهی به گذشته به یا د دو دوست نزدیکم افتادم که در همسایگی ما زندگی می کردند .ما هر سه با هم با اتوبوس به دانشگاه ملی می رفتیم .هر کدام دین و آیین متفاوتی داشتیم که هیچ گونه اثری در صمیمیت و دوستی مان نداشت . ما در برنامه های هنری گوناگونی که برای دانشجویان بود شرکت می کردیم که این خود دوستی ما را عمیق تر می کرد.

یکی از این دوستان سال دوم دانشگاه به مدت یك سال ترك تحصیل كرد و به آفریقا رفت كه هیچگاه بازنگشت . او پس از ازدواج در آنجا در اثر تصادف رانندگی كشته شد. دوست دیگرم بعد از آمدن به آمریكا با دانستن چهار زبان در كتابخانه سازمان ملل مشغول به كار شد كه هنوز هم با و در تماس هستم .بر استی بچه ها و نوجوانان چه آسان دوست پیدا می كنند. دین ،رنگ پوست و ثروت برایشان اهمیتی ندارد .شاید كه هنوز ساده و پاك فكر میكنند و یكرنگ هستند و دنیای خارج و دیگر انسان ها را به همان چشم می نگرند و اما زمانی كه بزرگتر می شوند دوستی ها فرق می كند. دوست در زندگی انسانها بسیارمو ثر است .می توانی راز و درد دل خود را با یك دوست خوب در میان بگذاری و از او راهنمایی و كمك بگیری كه در بسیاری مواقع با یك فرد فامیل این امكان وجود ندارد.

بزرگترها بر اثر تجربه های قبلی خود دیگران را زیر ذره بین میگذارند و شرایط و ضوابطی را برای دوست شدن میخواهند که در دوستی های بچگی و نوجوانی وجود ندارد .رقابت در زمینههای گوناگون زندگی ،حسادت و تظاهر به دوست بودن و دروغگویی از دلایل گسستن رشته دوستی هاست .

برای دوست بودن باید که سطح توقعات و انتظارات از دوستان را پایین آورد .ازگله و شکایت های بی مورد که چرا به این مهمانی و آن گردهمایی دعوت نشدهام خودداری کرد . از متلك ها و اشاره های شخصی پرهیز شود. رفت و آمدها را ساده تر کرد و از ظاهر سازی و چاپلوسی و تعارف های بی رویه بپرهیزنمود. اگر می توانید مشکل گشا و راهنمای دوستان باشید ، از او دریغ نکنید.

جشن مهرگان آغاز و شروع مدرسه ها و کانون های آموزشی هم هست وفرصت های مناسبی برای آشنا شدن با دیگران و پیدا کردن دوستان تازه ، که شاید یکی از آنان دوست نزدیك و همیشگی شما بشود.

مهرگان بر شما خجسته باد

ايدون باد

درخواست يارانه پولى

از کسانی که خواهان پرورش و گسترش ماهنامه زرتشتیان کالیفرنیا در زمینه های فزونی شماره ، افزایش برگ ها و به سازی نوشتار هستند و توان دادن یاری های پولی دارند خواهشمندیم چك های یارانه ای خود را به نشانی مرکز زرتشتیان کالیفرنیا

8952 Hazard Ave, Westminster, CA, 92683

بفرستند و یا به یکی از شعبه های بانك "چیس" رفته یارانه خود را به شماره حساب 6–334675–421

بريزند.

California Zoroastrian Center Zoroastrian journal Chase bank 6-334675-421 Account # مهرافزون– مرکز زرتشتیان کالیفرنیا پاییز ۳۷۵۷ زرتشتی ، ۱۳۹۸ خورشیدی و 2019 میلادی

. شمار: ۵ هزارتا

- . سردبی<u>ر:</u> مهرداد ماندگاری
- دستیار سردبیر: نسرین اردیبهشتی
- زیرنگر: گروه انتشار مرکز زرتشتیان کالیفرنیا و انجمن مدیران مرکز زرتشتیان کالیفرنیا
  - زمان انتشار : هم اکنون هر ۶ ماه یکبار
  - . طراحي و صفحه آرايي: مهران فلفلي
    - تايپ: فريبا كيانزاد
    - چاپ: LA WEB PRESS
- همکاران گروه انتشار : شهروز اش، موبد بهرام دبو، دکتر نیاز کسروی، نسرین اردیبهشتی و مهرداد ماندگاری
- دیگر همکاران که ما را در این شماره یاری داده اند: نسرین اردیبهشتی، جعفر سپهری، زنده یاد احسان یار شاطر ، موبد کوروش نیکنام، شاهین نژاد، مهربان اشیدری
  - با سپاس از تارنمای امرداد، نشریه میراث فرهنگی ؛ پارسی نامه و هریتج پارسی ماهنامه زرتشتیان وابسته به مرکز زرتشتیان کالیفرنیا از همه نویسندگان نوشتار می پذیرد. نوشتار ها میبایست با خط خوانا نوشته شده باشند.
- گروه انتشار در ویرایش و کوتاه کردن نوشته ها آزاد است و نوشتار های رسیده بــاز گردانده نمی شوند.
  - . نگرها و پیشنهادهای نویسندکان در نوشته ها ، رای و نگر ماهنامه زرتشتیان و یا مرکز زرتشتیان نمی باشد.

تلفن و آدرس دفتر ماهنامه:

ماهنامه زرتشتيان

آگھی می پذیرد

V1E-198-EVTV

Address: 8952 Hazard Ave., Westminster, CA 92683 Tel: (714)-893-4737

مرکز زرتشتیان کالیفرنیا از شما درخواست می کند که نوشتار ها ،فرتور ها ( عکس ) و پیشنهادهای خود را به نشانی info@czcjournal.org برای نشریه مرکز بفرستید. نوشتارها و فرتور های برگزیده با نام فرستنده چاپ خواهد شد. در تارنهای www.czcjournal.org میتوانید نشریه های مرکز زرتشتیان کالیفرنیا را ببینید.



ماهنامه زرتشتيان







مهر در اوستا بهصورت میثره یا میترا آمده است. مهر از پایههای مینوی بیشتر ادیان و اندیشههای عرفانی جهان شده است. واژهٔ مهر در دین زرتشت، نه تنها به معنی مهر و محبت است، بلکه به معنی راســتی و درستی، وفاداری، پیمانداری و فروتنی نیــز میباشد. در گاهشماری و فرهنگ ايران باستان، جشن مهرگان پس از نوروز دارای اهمیت برجستهای است. دلیل آن، این بود که در گاهشماری کهن ایران، سال، تنها شامل دو فصل بزرگ می شد. جشن های نوروز و مهرگان آغاز فص\_لهای دوگانه سال را نويد ميدادند.

به بیان دیگر، نوروز آغاز فصل نخست و مهرگان آغاز فصل دوم به حساب می آمد. فصل اول، تابستان بود که از جشن نوروز شروع می شد و هفت ماه ادامه داشت و فصل دوم، زمستان که از جشن مهرگان آغاز می شد و پنج ماه طول می کشید. جشن مهرگان که از روز مهر در ماه مهر آغاز می گردید و تا پنج روز پس از آن ادامه می یافت، زمینه برپایی جشن زمای بزرگ و

شادی بسیار در سرزمین بزرگ ایران بود.

در بین جشنهای ماهیانه، دو جشن تیرگان و مهرگان مناسبتی حماسی و ملی نیز دارند و هر دو یادآور رهایی و نجات مردم ایران در روزگاران گذشته بوده است. در جشن تیر گان، مرزهای ایران بهدنبال یورش تورانیان و شکست از آنان کم و کاسته شده بود تا اینکه پرتاب تیری که از جان آرش نيرو مي گرفت، مرزها به فراخی و گستردگی پیش رسید و در مهرگان پایههای حکومت ضحاک ماردوش با فریاد دادخواهی کاوه آهنگر به لرزه درآمد و با برافراشته شدن درفش کاویانی و خیزش مردم ایران به رهبری فریدون هزار سال بیداد و ستم ضحاک تازی به پايان رسيد.

ابوریحان بیرونی در التفهیم گزارش میدهد:

" مهرگان شانزدهمین روز از ماه مهر و نامش مهر، اندرین روز آفریدون ظفر یافت بر بیورسپ جادو، آنک معروف است به ضحاک و به کوه دماوند بازداشت و روزها که سپس مهرگان است همه جشنند، بر مهرگان است همه جشنند، بر فر و شکوه جشن مهرگان را فر و شکوه جشن مهرگان را دانست، آنچنان که در آثار الباقیه بیرونی از گفته سلمان فارسی چنین آمده است:

"ما در عهد زرتشتی بودن گفتیم، خداوند برای زینت بندگان خود یاقوت را در نوروز و زبرجد را در مهرگان بیرون آورد و فضل این دو روز بر روزهای دیگر مانند فضل یاقوت و زبرجد است بر جواهرهای دیگر".

بی گمان گستردگی و گوناگونی گزارش هایی که دربارهٔ مهرگان و چگونگی برگزاری آن در ادبیات فارسی آمده است، به هیچ روی با بیان نوروز قابل سنجش نیست و گویا شاعران و نویسندگان همپیمان شده تا از پیدایش مهرگان گزارشهای یکسانی داشته باشند.

اســـدی تـــوسی نیز در گرشاسبنامه، همانند بیهقی و بیرونی، پیدایش مهرگان را پیروزی بر بیداد ضحاک آورده است:

فریدون فرخ به گرز نبرد ز ضحاک تازی بر آورد گرد چو در برج شاهین شد از خوشه مهر نشست او به شاهی سر ماه مهر

فردوسی نیز در اینباره چنین میفرماید: فریدون چو شد بر جهان کامگار ندانست جز خویشتن شهریار

به روز خجسته سر مهر ماه به سر بر نهاد آن کیانی کلاه کنون یادگارست از او ماه مهر به کوش و به رنج ایچ منمای چهر

این گونه یکساننویسی در مورد پیدایش جشن نوروز وجود ندارد، به همین روی این پرسش

بهوجود می آید که آیا گزارش های گوناگونی که در مورد نوروز بیان شده است و نشان از اهمیت بر گزاری این جشن در بین همه اقوام و گروههای ایرانی و فراتر از مرزهای کنونی ایران می باشد دلیل بر برتری جشن نوروز

بر مهرگان است! چرا پس از چندین هزار سال جشن نوروز همچنان استوار و پابرجا مانده ولی مهرگان جشن ملی و همگانی بهحساب نمیآید.

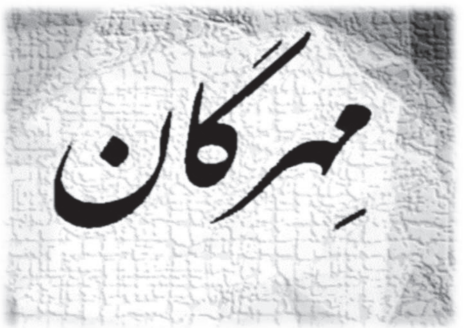
آنچه روشن است و بایستی به آن پرداخته شود، این است که نام نوروز بیشتر از هر جشن دیگری با مهرگان همراه بوده و این گواه بر آن است که این دو جشن اگرچه در یک جایگاه و همپایه نبودهاند، ولی از بزرگ ترین جشن های ایرانزمین بودهاند زیرا در این دو جشن بوده که ایرانیان سراسر جهان از کار و کوشش دست کشیده تا به شادمانی و

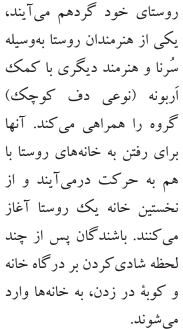
آرامش یا هماندیشی برسند. اکنون نیز زرتشتیان به باور سنتی خود در روز مهر از ماه مهر جشنی برپا میدارند. سفرهٔ مهرگان در خانهها گسترده میشود که در آن آب، آویشن، انار، گل، آینه و گلابدان با نمادهایی از فروغ و روشنایی مهر نمادهایی از فروغ و روشنایی مهر بیشتر نخودچی کشمش است که بیشتر نخودچی کشمش است که می گذارند. لرک ویژه مهرگان بیشتر نخودچی کشمش است که می می می می می می می نماد برابری شب و روز در کنار سفره قرار دارد.

زرتشتیان در جشن مهرگان به آتشکدهها و نیایشگاهها میروند و با آش رشته و خوراکیهای سنتی از یکدیگر پذیرایی میکنند.

آنان با انجام نیایش و اجرای برنامههای فرهنگی مانند سخنرانی های ملی و آیینی، سرود، شعر و دکلمه، جشن مهر گان را با شادی بر پا میدارند. در برخی از روستاهای یزد، جشن مهرگان در گاهشماری غیرفصلی برگزار میشود و جشن مهر ایزد نام گرفته است. بعضي از خانوادهها خوراكيهاي سنتى، گوشت بريانشدە گوسفند و لووگ (نان کوچک تنوری) تهیه میکنند و با پذیرایی از همه، داد و دهش انجام مىدھند. در برخى از روستاهای دیگر یزد از جمله روستای چَم، مبارکه و ذین آباد از شهرستان تفت، جشن مهر گان (مهر ایزد) با سازوگشت نیز همراه است.

به این ترتیب که در روز پنجم پس از مهرگان که روز پایانی جشن است، گروهی از اهل روستا که بیشتر آنان را جوانان تشکیل میدهند، در محل آدریان و یا سرچشمهٔ قنات





کدبانوی هر خانه نخست آینه و گلاب می آورد، اندکی گلاب را در دست افراد می ریزد و آینه را در برابر چهرهٔ آنها نگه می دارد، سپس آجیلی را که قبلاً فراهم کرده است به همه پیشکش می کند. این آجیل مخلوطی از تخمه کدو، آفنابگردان، نخودچی کشمش و یا یکی از آنها است.

میزبانان افزون بر این نیز گاهی با شربت و یا چای پذیرایی خود را انجام میدهند. آنگاه دهموبد یا یکی از افراد گروه سازوگشت که صدای رسایی دارد، اسامی درگذشتگانی را که پیش از این و در نسلهای قبلی، در هر خانه روستایی سکونت داشته ولی اکنون درگذشتهاند را بازگو می کند و همه برای آنها آمرزش

و شادی روان آرزو می کنند. در اغلب خانهها، نخست بر روان شخصی درود فرستاده می شود که قنات آب در آن روستا و شهر دایر کرده است، زیرا آب روستا و سرچشمهٔ آن را سرآغاز پیدایش زیستن و زندگی در آنجا می دانند.

سپس از بازماندگان این خانواده که هماکنون در خانه نیاکان خویش بهسر میبرند و چراغ آن

را پیوسته روشن نگاه میدارند، نام برده میشود، برای آنان نیز دیرزیوی، درستزیوی و شادزیوی آرزو میشود.

بقیهٔ افراد گروه سازوگشت نیز در پایان هر قسمت و پس از سخنان یکی از آنان، با تکرار واژهٔ «ایدون باد» و «شاباش» موارد بیانشده را یادآوری و گواهی میکنند.

پس از آن دهموبد روستا، بشقابی از لُرک یا آجیل را از این خانه دریافت می کند و آن را در دستمال بزرگی (چادر شب) که به کمر بسته است، ریخته و با آجیلهای پیشین مخلوط می کنند.

آنگاه از این خانه با ساز و شادی بیرون می آیند و به خانه های بعدی می روند، تا آیین سازو گشت را در همهٔ خانه ها انجام دهند. چنانچه در خانه ای از روستا بسته بوده و کسی در آن ساکن نباشد، افراد برای چند لحظه در بیرون این خانه نیز می ایستند و با بیان اسامی در گذشتگان این خانه، بر روان و فروهر در گذشتگان قبلی آنها نیز در و می فرستند.

در پایان سازوگشت در روستا، معمولاً مقدار زیادی لُرک و آجیل از خانهها فراهم شده است. بسیاری از خانوادهها همراه با لُرک و آجیل مقداری پول نقد را نیز به دهموبد می پردازند تا در هزینههای تعمیر احتمالی و هزینههای تعمیر احتمالی و نگهداری آدریان محل و باشند. در برخی از خانهها مقداری میوه نیز به گروه سازوگشت می دهند تا آنها را به آدریان برند و در گاهنبارخوانی به کار برند.

گروه سازوگشت آنچه را از خانهها فراهم کرده است با خود به آدریان می آورد. در تالار آدریان، موبد نیز شرکت می کند و بخشی از سرودهای اوستا به نام آفرینگان گاهنبار را به یاد هماروانان می سرایند. خانوادههایی که گوشت بریان

خانوادههایی که کوشت بریان گوسفند را نیز در تنور خانههایشان تهیه کردهاند، مقداری از آن را به آدریان پیشکش میکنند.

در تنور آدریان این روستاها نیز از روز قبل از پایان جشن مهر ایزد، نسبت به شمار جمعیت روستا، نان تنوری کوچک و مخصوص بەنام لوُوگ نيز آمادە میشود. سبزی خوردن نیز پاک و آماده می شود. گوشت های بریانشده خانوادهها را در قطعههای کوچک بریده و با مقداری سبزیخوردن در میان دو عدد نان لووگ مي گذارند. به هنگام اجرای آیین گاهنبار، دهموبد ميوهها را با كارد به قسمتهای کوچکی تقسیم می کند که آن را میوه وردرین مى گويند. پس از پايان مراسم، با میوه وردرین از باشندگان پذیرایی میشود و به هر نفر نیز مقداری لُرک و دو عدد نان لووگ همراه با گوشت و سبزی هدیه میدهند.



اختراعات و ابتکارات ایرانیان در پهنه ناوبری، دریانوردی و نجوم انبیز سرر

(عمان)، و اقیانوس هند، همچنین رودخانه های جنوب غربی ایران، از دیرباز پهنه دریانوردی و دریاپویی ایرانیان بوده است. در شاهنامه فردوسی، چندین بار، از کشتی سازی و کشتی رانی



بسیاری از ابزارهای ناوبری و دریانوردی در دوران باستان توسط ایرانیان اختراع شده و یا تکامل پیدا کرده است.

کهن ترین سند دریانوردی ایرانیان، مُهری است که در چغامیش خوزستان به دست آمده است. تاريخ تمدن ناحيه چغامیش به ششهزارسال پیش از میلاد میرسد. این مهر گلین، یک کشتی را با سرنشینانش نشان میدهد. در این کشتی یک سردار پیروز بازگشته از جنگ، در حال نشسته، و اسیران زانوزده در جلوی او دیده می شوند. در این مهر یک گاو نر و یک پرچم هلالي شکل هم ديده ميشوند. همچنین نقشهای برجسته پاسارگاد نمایانگر توانمندی دریایی ایرانیان و فرمانروایی ایشان بر هفتدریاست.

<u>کشتی سازی</u> فرهنگ فنی و مهندسی ایرانیان، از دیدگاه دریانوردی و کشتی سازی، بسیار غنی و پربار است. آبهای نیلگون دریای پارس، دریای مکران

ایرانیان، سخن رانده شده است. قدمت و پیشینه این رشته از دانش و فن مهندسی ایرانیان را از سرودههای فردوسی می توان دریافت. فردوسی از جمشید، پادشاه پیشدادی، به عنوان نخستین انسانی که هنر غواصی و صنعت کشتی سازی و دریانوردی را به دیگران آموخت، نام برده است.

گذر کرد زان پس به کشتی بر آب

ز کشور به کشور بر آمد شتاب کشتی رانی در آبهای ایران از دیرباز انجام می شده و با توجه به این سنت دریانوردی، نیاز به کشتی سازی و سود جستن از ابزارهای دریانوردی در ایران وجود داشته است. نخستین کشتی هایی که در رودخانه ها آمدوشد می کردند، به شکل های گوناگون ساخته می شدند و ابزار



حرکت دادن آنها پارو بوده است.

نبردناوهای ایرانی در زمان هخامنشیان، بزرگترین کشتی های جنگی زمان خود بودند که سه رديف پارو زن و بادبان داشتند و با سرعت ۸۰ میل دریایی در روز حرکت می کردند. هر نبردناو شامل ۲۰۰ جنگجو بود که ۳۰ نفر از آنها سربازان زبده فارسی، تکاور، بودهاند. نیروی دریایی ایران در زمان ساسانیان نیز، قدرت مطلق در دریای پارس و اقیانوس هند بوده که زیر بنای فرهنگ دریانوردی و دریاپویی مسلمانان را تشکیل میداد. تاریخ آسیای جنوبشرقی و شرق افریقا و زبان مردم این نواحی بر این گواه است که اسلام توسط دریانوردان مسلمان ایرانی به آنها معرفی شده است.

داستان شیرازیهای افریقا (AfricoShrazi) گوشهای از این تاریخ باشکوه است. همچنین در دوران اشکانی، که بازرگانی دریایی رونق چشمگیر یافته و راههای دریایی ابریشم، ادويه و بخور كه به مدت دوهزارسال بنادر مهم جهان را به همدیگر پیوند میداد، رهپویان دريا را به سوى خود فرامیخواند، ستیغ کشتیهای بازرگانی ایران، هفت دریا را میشکافت و کالاهای شرق و غرب جهان، از همه مهم تر ادویه و ابریشم را، جابجا مینمود. در زمانی که نبردهای دریایی ایران با سلو کیان، روم و دزدان دریایی عرب در دریای پارس بن مایه داستان های پهلوانان در دریا شد و برپايه گزارش ابن حوقل، پرورش ماهی در ماهیخانه از

این دوران آغاز شد و برپایه گزارش آپولونیوس ایرانیان در این دوران مروارید پرورش میدادهاند. در این دوران است که دریای شمالی ایران شاهد اختراع نوعی کشتی به نام آگربان یا آگرپات (قرواط) است.

به دربند آن ناحیت ره نیافت به قرواطها سوی دریا شتافت ( نظامی گنجوی)

سكان



اختراع فرمان کشتی (سکان – سوکان= تعیین کننده جهت و سو) از سوی تمامی دانشمندان، بدون استثنا، به ایرانیان نسبت داده شده است. در روایتها و داستانهای ایرانی چنین آمده است که سندباد (واژه پهلوی به معنی نیروی اندیشه)، ناخدا و دریانورد پر آوازه ایرانی اهل بندر سیراف، سکان را اختراع کرده است.

نامهای نیز از سوی فرمانده نیروی دریایی مسلمانان در دریای مدیترانه، به خلیفه دوم مسلمان بر جای مانده که در آن از مزایای این اختراع ایرانیان و برتری کشتیهای ایرانی دارای سکان به کشتیهای رومی سخن گفته کشتیهای رومی سخن گفته درخواست نموده که کلیه امور دریانوردی، کشتیرانی و دریاپویی به ایرانیان واگذار شود.

بر پایه این نامه، تا ظهور اسلام تنها ایرانیان از سکان در کشتیهای خود سود می جستند. از این زمان به بعد بود که دریانوردان تازه مسلمان ایرانی، سکان ایرانی را بر روی کشتیهای دیگر ملل مسلمان نصب کردند و پیشرفت نصب کردند و پیشرفت نصب در مرزهای اسلامی و همچنین پیروزیهای پیاپی نبردهای دریایی را سبب شدند.

بادنما

است.

لنگر

بادنمای ایرانی هم دارای سیودو

خانه بوده است. هرخانه به نام

برخاستن و فروشدن پانزده ستاره

ثابت با افزودن شمال و جنوب

بوده است. در دوران اسلامی

این مــــیراث به دریانوردان

مسلمان منتقل شد، نامهای عربی

شده، همچون قطبالجاه

(قطبگاه)، خن (خانه)، و ...

خود گواه این اختراع ایرانیان

واژه گ مان Anchor

و Anchorage در زبانهای

اروپایـــــی، که تبدیل شده

واژه لنگر اســـت، خود به

تنهایی اثبات ایرانی بودن این

اختراع مهم تاريخ دريانوردى

راهنامهها، نقشهها و نوشتههایی

بــــودند که در آنها کلیه

اطلاعات مربوط به دریانوردی

ايرانيان از روزگار باستان، مبتكر

و صاحب رەنامەھايى بودەاند و

به کمک آنها دریانوردی و

رهنامههای ایرانیان، اطلاعات و

آگــــاهی،هایی در مورد بنادر

و جزایر، گاهشناسی و

جهتیابی، جریانهای دریایی،

جريانهاي هوايي، ابزارهاي

دریانوردی و ... را در بر

پـــس از اســـلام، بسیاری از

رەنام\_\_\_ەھاى دوران ساسانى

به عربی ترجمه شد و دریانوردان

دوران اسلامی، بهره

فراوانی از آنان برگرفتند.

داشتهاند.

درياپويي مي کردهاند.

ثبت و مستند شده بود.

است.

رەنامەھا (رھنامىگ)

# قطب نما

در مورد اختراع قطبنما روایتهای زیادی وجود دارد. تنی چند از دانشمندان آن را به چینیها و یا حتی ایتالیاییها نسبت میدهند. اما بیشتر دانشمندان معتقدند که قطبنما به وسیله ایرانیان ساخته شده است. قطبنمای ایرانی، برخلاف قطبنمای چینی که ۲۴ جهت داشت، دارای ۳۲ جهت بودهاست. عدد ۳۲ علاوه بر نشاندادن دقت بیشتر قطبنمای ایرانی، نمایانگر آشنایی ایرانیان با اعداد در مبنای ۲ و دانش رياضى پيشرفته آنان است،كه خود بحث جداگانه و بسیار مفصلی را می طلبد. در دوران نخستين اسلامي، قبلهنما توسط ايرانيان مسلمان به قطبنما افزوده شد تا همواره و در هر وضعيتي بتوان جهت درست قبله را پیدا نمود. ایرانیان از این اختراع استفاده كامل نموده و آن را به دیگر مسلمانان شناساندند. نامهای فارسی اجزای قطبنما در زبان عربی شاهد تاریخی مسلمی است که کاربرد قطبنما از طریق ایرانیان به دست دیگر ملتهای مسلمان رسیده است.

ut the

### نقشەبردارى

از دورانهای پیشین در ایرانزمین کارهای مهندسی با سودجستن از ابزارهای مساحی و پیاده کردن نقشه انجام می گرفته است.



نقشهبرداری از سواحل و تعیین مسیرهای ایمن دریایی، به ویژه در نقاط کمعمق، از وظایف نیروی دریایی ایران بوده است. نام تعدادی دریانورد از دوران هخامنشیان، که توسط مورخان رومی و یونانی به ما رسیده، و مسیرهایی که آنان نقشهبرداری

#### کردهاند عبارتند از:

ساتاسپ: کاشف مدار بدون باد یا عرض <u>جغرافیایی</u> است، نقشهبرداری از سواحل شمالی و غربی افریقا. سایههایی از این سفر پرماجرا در منظومه حماسی کوشنامه و افسانه «کوش پیل دندان» به چشم میخورد. هامیلیکار: نقشهبرداری از سواحل دریای مدیترانه. هانون: دور زدن افریقا و نقشهبرداری از سواحل آن.

ماسیلیوتس: نقشهبرداری از سواحل اسپانیا.

هیمیلیکون: نقشهبرداری از سواحل غربی اروپا.

اسکیلاکس: نقشهبرداری از سواحل خلیج فارس تا مصر و همچنین نقشهبرداری از رودخانه سند و اینکه آیا سند و جیحون (یعنی خلیج فارس و دریای

ه نثریه مرکز زر تشیاس کالیزنیه | فرهمکن، تاریخی و ادخاص |



خزر) به یکدیگر ارتباط دارند یا خیر.

و ارتاخایس Bubres و ارتاخایس Artachaies احداث آبراهه آتوس در یونان. این آبراهه، که امروز از جاذبههای جهانگردی یونان است، به طول ۲۵۰۰ متر، از یک رشته حوضچهها تشکیل می شده که از ۱ تا ۳ متر ژرفا و از ۲۰ تا ۳۰ متر پهنا داشتهاند.

آن را در میان بستری از سنگهای شنی و آهکی عهد سوم حفر کرده بودند و سطح آن در ژرف ترین نقطه بیش از ۳۰ متر از سطح زمین پایین تر بوده است.

کاشفان راه دریایی چین. ایشان در این اکتشاف به جزیرهای رسیدند که خرگوش های بزرگ آن بچه خود را، تا زمان بلوغ، در کیسهای در شکم خود نگه میداشتند (کانگرو).بدیهی است که بسیاری از این نامها که توسط مورخان یونانی و رومی ثبت شده است، صورت لاتین دارند. ادامه دارد....

## چكىدە نويسى

در دربار پادشاهان ایرانی، گروهی از دبیران وظیفه داشتند که گزارشهای رسیده از اطراف کشور را کوتاهنوشته کرده به مقامات بالاتر ارائه دهند. در امر دریانوردی و کشتیرانی هم نیاز دریانوردان ایرانی در به همراه دریانوردان ایرانی در به همراه پیشین دیگر دریاپویان در مسیرهای دریایی، باعث گسترش این فن در میان دریانوردان اسلامی، به دلیل گسترش دریانوردی و دریاپویی،

فن چکیدهنگاری اهمیت بسزایی داشته است.

## توضيحات:

 ۱. راه دریایی ابریشم: از بندر خانفو (کانتون، کوانگ جو) در چین آغاز و از راه بنادر ایرانی خلیجفارس به جاده ابریشم می یوست. مهمترین کالای بازرگانی در این راه ابریشم بود.

 ۲. راه دریایی ادویه: از هندوستان، سیلان و همچنین شرق افریقا به ویژه زنگبار آغاز و از راه بنادر ایرانی خلیج فارس به جاده ابریشم می پیوست. مهمترین کالای بازرگانی در این راه ادویه از جمله فلفل بود.

۳. راه دریایی بخور (کُندُر):
از هندوستان و شرق افریقا آغاز
و از راه بنادر عدن و جده به جاده
ابریشم می پیوست. مهمترین
کریشم می پیوست. مهمترین
راه گیاهان معطر و مواد
خشبو کننده ای مانند کُندُر، عود
و اسپند بود که در نیایشگاهها و
پرستش گاهها سوزانیده می شد.

۴. هفت دریای میان ایران و چین: به ترتیب از غرب به شرق عبارتند از: دریای پارس (خلیج فارس)، دریای مَکَران (دریای عمان یا اومانه)، دریای هند، دریای بنگال (خلیج بنگال)، دریای اندامان (ساحل بنگال)، دریای اندامان (ساحل (خلیج تایلنا که دریای سیام (خلیج تایلنا که دریای میان دریای

چین جنوبی. البتـــــه در برهان قاطع و غیــــاثاللغات به دریاهای دیگری اشاره شده است.

جشن چله (زایش نور) از مهریرستی تا جشن کریسمس

لاز: موبد کورش نیکنام مهرپرستی یکی از آیین های باستانی ایران بوده است که اكنون برجسته ترين جشن آن، شب چله (بزرگترین شب سال) در نخستین شب آغاز زمستان برگزار می شود. در این جشن برای پاسداری از نور خورشید در دراز ترین شب سال که آغاز زمستان نیز بود واز فردای آن شب روزها به آرامی افزایش می یافت و روشنایی بیشتر می گردید مردم ایران باستان شب زنده داری داشتند وبا شادی وسرور به دیدار سپیده دم روشنایی اندیشه داشتند.

پس از گسترش بینش یکتاپرستی اشوزرتشت هرچند در اوستا ودیگر ادبیات اوستایی از مهر درجایگاه یکی از ایزدان یاد شده است و باورهای مهری و پرستاری از روشنایی و آتش همچنان در باور زرتشتیان به يادگار مانده است ولي مهرپرستي در ايران جايگاه خود را به عنوان یک دین و آیین جداگانه که پیروانی نیز داشته باشد از دست داده است. پیروان آيين مهر ايراني پس از چندي این نگرش را در بخشی از آسیای صغیر و به شکلی دیگر بنیاد گذاشتند .

در زمان امپراتوری رم در نخستین سده پیش از میلاد آیین مهرپرستی به رم راه یافت و پس از چندی به آرامی در آنجا ریشه دوانید و در سه دهه آغازین پس از میلاد در بخش گسترده ای گسترش یافت. به جز برخی از

امپراتوران خواستاران طرفدارن بیشماری بین بازرگانان و سپاهیان پیدا کرد تا آنجا که به هنگام آغاز سده چهارم میلادی، بیش از ۳۰۰ معبد میترایی (مهرابه) در ایتالیا وجود داشت و بسیاری ازمردم شب یلدا ( چله ایرانی)را جشن می گرفتند.

در ضمن این آیین توسط لژیونرهای رومی به بخش های دیگر این امپراطوری از جمله آلمان ، اتریش و انگلستان انتقال یافت و مهرابه های متعددی در آن کشورها نیز ساخته شد. در سال **۱۹۵۴** آثار باقی مانده از یک مهرابه هنگام باز سازی Walbrook House لندن که در زمان جنگ آسیب دیده بود کشف شد وپس از مدتی آنرا برداشته و در کنار Queen Victoria Streetدر نزدیکی Bankبازسازی کردند و هم اکنون در تمام روزهای هفته در آنجا دیده می شود.

امپراتور کنستانتین اول که به نام پدر کلیسا مشهور است کسی است که پایتخت رم شرقی را بنا کرد و بنام خود آنرا onstantinople(قسطنطنیه)

نامید. او در سال ۳۱۲ میلادی ایتالیا و رم را تسخیر کرد و برآن شد تا دین مسیح را در ایتالیا گسترش دهد از آنجا که آشکارا

نمی توانست ویژگی آیین میتراییسم را ثابت نگاه دارد، در سال ۳۱۲میلادی دستور آزادی و برابری دین واندیشه را در میلان صادر کرد و پیشنهاد داد که چون مسیحیان حضرت عیسی را نماد وجلوه گاه نور می دانند آنها نیز یلدا را به عنوان روز تولد مسیح جشن بگیرند.

مسیحیان متعصب آن زمان این پیشنهاد را نپذیرفتند زیرا آنان برپایی جشن تولد ویژه یلدا را یک آیین مربوط به کافران و مشرکین (Pagans) میدانستند. پیروان این گروه (از جمله ارامنه و اکثریت کلیسای ارتد کس) اکنون نیز به جای کریسمس

یعنی روز ۲۵ دسامبر، روز ششم ژانویه یعنی روز تعمید مسیح را جشن می گیرند.

در این هنگام روز مقدس مذهبی در هر هفته که روز شنبه Sabbathبود به روز یکشنبه Sunday(مهرشید – روز مهر) تغییر داده شد و به این ترتیب آخرین پیوندی را که بین دو مذهب مسیح و موسی وجود داشت از بین بردند.

پس از چند سالی که مردم با جشن کریسمس به خوبی آشنا شدند ، در امپراطوری رم دین مسیح به عنوان مذهب رسمی



اعلام گردید. در سال ۳۳۱ تمام اموال ودارایی مهرابه های میترایی به نفع کلیسا مصادره شد . به جای مهرابه ها و روی معبد مهری کلیسا هایی بنا کردند. برجسته ترين نمونه اين تغيير بنا، کلیسای San Clemente رم است که هنوز هم پابرجاست و می توان درطبقه های زیراین کلیسا از بقایای مهرابه و نخستین کلیسایی که روی آن نیز بنا شده بازدید کرد. در سال ۳۹۰ تمام مذاهب غیر از مسیحیت در رم ممنوع شدند و عملا به مسيحيان افراطی اختیار داده شد که بقیه مهرابه ها را نیزخراب کرده پیروان آیین میترایی را قتل عام کنند. این رفتار کشتار پیروان میترا با چنان شدت و هماهنگی انجام گرفت که به عنوان نمونه

شده است ( Last year of confusion) به دستور جوليوس سزار يک ستاره شناس اهل اسکندریه به نام Sosigenes، تقویمی بر اساس گاهشماری خورشیدی مردم مصر پیشنهاد کرد. بر مبنای این گاه شماری که در آن مدت سال ۳۶۵ روز و شش ساعت فرض شده بود روز ۲۲ مارس(اشتباها بجای ۲۱ مارس) روز اول بهار به حساب می آمد. بعلت دقيق نبودن تقويم تحويل هرسال بمدت ۱۲ دقیقه عقب می افتاد و به این ترتیب در سالی که برابری مذاهب بیان شد اول زمستان با روز ۲۵ دسامبر برابر شده بود، از این رو جشن کریسمس و یلدا در شب 25 دسامبر هماهنگ شد و در گاه



نوشته یاکتابی ویژه مراسم و آیین های مهر پرستی و میترایی باستانی نیز باقی نمانده است. دلیل اینکه جشن شب چله ایرانی (یلدا ۲۱ دسامبر) با کریسمس (۲۵ دسامبر) برابر وهماهنگ (۲۵ دسامبر) برابر وهماهنگ کاهشماری در اروپا از سد ها سال پیش از میلاد مسیح رایج وجود نداشته است. در سال پیش از میلاد که به آخرین سال اغتشاش تقویمی در اروپا مشهور

شماری به ثبت رسید. نخستین کنفرانس جهانی مسیحیت به دعوت کنستانتین در سال ۳۲۵ در Nicaea نزدیک قسطنطنیه برپا گردید، در این گردهم آیی به دلیل دقیق نبودن سه روز جابجایی در گاه شماری بوجود آمده بود آنرا دوباره تغییر دادند و روز ۲۱ مارس به عنوان روز اول بهار اعلام شد ولی ضرورتی نبود که تغییری در تاریخ کریسمس داده شود شاید مایا بودند تا خاطره آیین شب

چله (یلدا) در باورسنتی مردم پاک شود.

اکنون در کمتر گزارش خارجی به بنیان فرهنگی و تاریخ واقعی روز کریسمس اشاره شده است. بازنگری و تغییردر تقویم میلادی بار دیگر در قرن شانزدهم انجام گرفت. در سال ۱۵۸۲ به دستور پاپ گر گوري سيزدهم، روز بعد از چهارم اکتبر روز ۱۵ اکتبر اعلام شد .پس از گذشت بیش از چهار سده این پیشنهاد و دستورهای دیگر از قبیل قرار دادن اول ژانو یه به عنوان نخستین روز سال همگی مورد پذیرش مردم قرار گرفته است ولي بخش هایی از کلیسای ارتدکس این گاه شماری و پیشنهادهای کنفرانسی که در (نیسه آ) تشکیل شد را قبول ندارند و مناسبت های مذهبی خود را بر مبنای تقويم جولين حساب مي کنند. ولي در ايران پي از گذشت چند هزار سال هنوز هم شب چله به عنوان یک سنت و آیین باستانی البته بدون توجه به فلسفه برگزاری و سابقه تاریخی آن، با شکوه فراوانی در خانواده ها جشن گرفته مي شود .

بسس طرعه می سود. از شباهت های شب چله ایرانی با جشن کریسمس غربی نیز به هماهنگی این دو جشن می توان نگریست زیرا بسیاری از آیین های جشن کریسمس غربیان برگرفته از فرهنگ باستانی ایران است.

\* کلیسا به تقلید از زایش مهر در باور باستانی ایران، زادروز عیسی مسیح را در ۲۵ دسامبر می گیرد اما از شواهد کتاب مقدس چنین بر می آید که تولد عیسی مسیح در بهار یا پاییزبوده است.

\*سروی که برای عیسی تزیین می کنند همان سرو برافراشته آیین مهرایرانی است که شب چله با دو رشته طلایی و نقره ای به نماد ماه و خورشید تزیین می شده است.

\* واژه دسامبر به معنای ماه دهم است که در تقویم میلادی، ماه دهم دسامبر نیست بلکه با گاه شماری ایرانی هماهنگ است. \*ســــان دی (یکشنبه) که روز مقدس مسیحیان است که روز خورشید و واژه دی در انگلیسی به معنی روز، از واژه دی به چم (معنی) آفریدگار در اوستا و از دیماه گرفته شده است که هنگام سر زدن خورشید جوان است.

\*جورابهایی که بابا نوئل در آن هدیه می گذارد همان جورابهایی است که در شمال ایران بچه ها برای هدیه گرفتن به در خانه ها می برند.

\*دودکشی که بابا نوئل از آن پایین می آید همان روزنه ای است که روستاهای کُرد نشین و شمال کشور هنوز هم روی بام خانه ها دارند و شالی را از آن به پایین می فرستند یعنی که هدیه ما را به آن شال ببندید.

\*لباس سرخ رنگ بابانوئل لباس مهرایرانی وسرخ رنگ است، سرخی آسمان به هنگام آمدن ورفتن خورشید و سورتمه آن گردونه مهر است.

«غسل تعمید هم بر گرفته ازشستشودر آیین مهرایرانی است.

\* کُنده ای که شب کریسمس در شومینه ها می گذارند و به آن yole log می گویند کنده ای بوده که ایرانیان در شب چله می سوزاندند و همه دور آن

گردآمده شادی وپایکوبی می

كردند.

\* بسیاری از اینگونه ویژگی ها برگرفته ازباورهای شب چله باستانی ایران است، کریسمسی که هم اکنون با شکوه فراوان در اروپا وآمریکا جشن گرفته می شود و از نظر تجاری سود فراوانی را برای جهان غرب به ارمغان آورده است. آیینی جز تداوم فرهنگ وباورهای کهن ایرانی نیست. باید بیندیشیم که برما چه گذشته است تا از جشن ها وسنت های باستانی خود بیگانه شده ایم.

شايسته است تا برشكوه باورهاي نياكان خود باورداشته باشيم.

# امرداد، بایسته یا شایسته

لز: ....

در رابطه با ماه پنجم و چگونگی گفتار و نوشتار آن بسیار صحبت کرده اند و مطالب بسیار نوشته اند. با استدالل علمی ثابت کرده اند که مرداد یعنی مرگ و نیستی ولی امرداد به معنی جاودانگی و زندگی است. ولی سوال این است، که آیا بیان امرداد، به جای مرداد یک بایسته است یا یک شایسته.

در شب ۱۱ فروردین ماه سال ۱۳۰۴ شمسی، قانون تبدیل ماه های بروج فلکی )برجهای دوازدهگانه) به ماههای فارسی در مجلس شورای ملی به تصویب رسید که در حال حاضر نیز پابرجاست و الزام بر اجرای آن وجود دارد، متن

ایــن مصوبــه بدینصـورت اســت:

ماده اول - مجلس شورای ملی تصویب مینماید که از نوروز ۱۳۰۴ تاریخ رسمی ساليانه مملكت به ترتيب ذيل معمول گردد و دولـت مکلف است که در تمام دواير دولتي اجرا نمايد: الف - مبدأ تاريخ: سال هجرت حضرت خاتم النبيين محمد بن عبداهلل صلوات اهلل عليـه از مكـه معظمه به مدينه طيبه. ب – آغاز سال: روز اول بهار. ج – سال: کماکان شمسی حقيقي. د – اسامي و عده ايام ماهها فروردین ۳۱ روز ارديبهشت ۳۱ روز خرداد ۳۱ روز تیر ۳۱ روز امرداد ۳۱ روز شهریور ۳۱ روز مهر ۳۰ روز آبان ۳۰ روز آذر ۳۰ روز دی ۳۰ روز بهمن ۳۰ روز اسفند ۲۹ روز تبصره – در سنين کبیسـه اسـفند ۳۰ روز خواهد بود. ماده دوم – ترتيب سال شماری ختاوایغور که در تقويمهاي سابق معمول بوده از تاريخ تصويب ايـن قانـون منسـوخ خواهـد

بود. این قانون که

مشتمل بر دو ماده است در جلسه شب یازدهم ماه فروردین یک هزار و سیصد و چهار شمسی به تصویب مجلس شورای ملی رسید. رییس مجلس شورای ملی – مؤتمنالملک حال با این مصوبه و با استدالل اینکه قانون باید بطور کامل رعایت شود، باید گفت: ماه پنجم تقویم ایران زمین، امرداد است و این یک بایسته برای اجرا است و نه شایسته.



<u>شراد زیستی</u> در فرهنگ ايرانىسى - زرىتشتى لاز: شامینسر ثراد

شادی در جامعه

سالهاست که غباری از اندوه و غم، فضای جامعه ایران را تاریک و کدر ساخته و یک دلمردگی ملی و پژمردگی روانی را به همراه آورده است. نکوهیده بودن و در مواردی حتی ممنوع بودن جشنهای ملی، پایکوبی، بودن جشنهای ملی، پایکوبی، نودن جشنهای ملی، پایکوبی، نودن جشنهای ملی، پایکوبی، پون به یکدیگر و البته قانون زدن به یکدیگر و البته قانون پوشش اجباری، فضای اندوهگین و پژمرده چیره بر اجتماع را دوچندان نموده

جامعه بدون شادی جامعه ای است ناخوش که در آن، یک بیماری به ایجاد و گسترش بیماری های دیگر می انجامد. جامعه اندوهگین نه تنها پویایی و سازندگی خود را از دست می دهد بلکه گرایشش به ایستادگی در برابر ناملایمات، بیداد و ستمهای حکومتها و زورمندان نیز کمرنگ و کم رمق می شود. از آنجایی که شادی کردن مردم در جشنها و اعیاد مانند نوروز، چهارشنبه سوری، سیزده بدر، شب چله، تیرگان، مهرگان، عروسی ها، زادروزها و ... یک کنش گروهی و جمعی مي باشد، جلو گيري از آن نه تنها جامعه را دلمرده، تسليم و منفعل می سازد بلکه از انجام گردهمایی های مردمی و افزایش پیوندهای عاطفی میان ملت نیز پیشگیری می نماید.

اینچنین جامعه ای آمادگی بیشتری برای تسلیم شدن در برابر قدرت و بي تفاوت ماندن در باره سرنوشت خویش را داراست. از سویی دیگر، با گسترش چالشهای ژرف اجتماعی در جامعه ايران مانند بيكاري، اعتياد، خودكشي، گسترش بي اعتمادی، آمار بالای طلاق و افسردگی، جامعه بیش از هر زمانی، رنگ و بوی شادی را از دست داده است. بدینگونه شادابی و یا دلمردگی ملت با دیگر بنمایه های اجتماع مانند سیاست، فرهنگ و اقتصاد دارای تاثیر دوسویه هستند و اندر کنشهای اینها بر روی هم می



تواند سازنده (در صورت شادابی مردم) و یا ویرانگر (در صورت اندوهگینی مردم) باشد.

در تاریخ سیستان آمده است : در تاریخ سیستان آمده است : وقتی که سپاهیان "قتیبه" سیستان را به خاک و خون کشیدند مردی چنگ نواز در کوی و برزن شهر که غرق خون و آتش بود از کشتارها و جنایات "قتیبه" نود از کشتارها و جنایات "قتیبه" قصه ها می گفت و اشک خونین از دیدگاه آنانی که باز مانده بودند، جاری می ساخت و خود نیز، خون می گریست ... و آنگاه بر چنگ می نواخت و می خواند: با این همه غم در خانه ی دل / اندکی شادی باید که گاه

with the second second

پیشینه شادزیستی در ایران در ایران باستان، چندین جشن در درازای سال برگزار می شد که نوروز، سده، شب چله، مهرگان و تیرگان شماری از بازماندگان جشنهای آن دوران هستند. شمار بالای جشنها در فرهنگ کهن ایران در میان ملتهای جهان بی مانند باشد. شاد زیستی ارزش اخلاقي بشمار مي رفت و ايرانيان شادی را اهورایی و اندوه را اهريمني مي دانستند. حتى سده ها پس از زرتشت، زمانی که زرتشتیان در پی آن شدند که معجزه ای را به زرتشت نسبت دهند، خندیدن او را در هنگام زادنش، ساخته و پرداخته کردند که نشان از پیام زندگی دوستی و امیدبخشی وی و آیین وی بود. شادزیستی همراه و پیامد "آبادسازی" است. ارزشی که از دوست داشتن زندگی و کوشش برای بهبود جهانی که در آن زیست می نماییم، برخاسته است.

در شاهنامه، فردوسی بهرام گور را می ستاید چون در زمان شهریاری او، مردم آسوده و دلخوش بودند و حتى بهرام گور با آوردن شماري كوليان از هند به ایران که کارشان نوازندگی و پایکوبی دوره گردانه بود، ایرانیان را به شاد زیستی و شادکامی برمی انگیخت. اندیشه اجتماعی ما ایرانیان در شاهنامه و داستانهای پهلوانان آن، در آزادگي و جهان دوستی شان، در استواری و استقلال به خود در کنار جوانمردی و تعهدشان در دفاع از اصل «قداست جان و زندگی»، برایمان بجا مانده است. اگر ملتی براي انسان و زندگي ارجي قائل

نباشد، نه توان خوش زیستی را دارد و نه سزاوار آن است. این منش و این نگاه زندگی دوست، امروز نیاز رستاخیز فرهنگی ایران و زایش ایران نوین است.

همیشه بزی شاد و به روز گار همیشه خرد بادت آموز گار میشه مدر شار میترین

همیشه بزی شاد و برترمنش زتو دور بادا بدبدکنش

دلت شادمان باید و تن درست سه دیگر ببین تا چه بایست جست ~

بد و نیک هردو ز یزدان بود دل مرد باید که خندان بود

چو شادی بکاهد، بکاهد روان خرد گردد اندر میان ناتوان

سروده هایی از این دست در شاهنامه، نگاه ریشه دار ایرانشهری را به شادزیستی، شادخواری و شادابی و امید را نشان می دهد. پهلوانان شاهنامه از هر درنگی بهره می جویند تا با موسیقی، مهمانی، هدیه دادن و ورزش و سوارکاری، شادابی و روان افزایی خویش را نگهدارند و از گیتی لذت ببرند.

گروهی، فرهنگ ایرانی را گرایشمند به اندوه، دلمردگی، سوگواری و گوشه نشینی می دانند و به زمینه هایی چون حجم بالای اشعار حزن انگیز و نامیدانه در ادبیات فارسی، اندوه موجود در موسیقی سنتی ایرانی، و وجود تراژدی و سوگواری بزرگی همچون سوگ سیاووش را در ایران باستان اشاره می کنند. در رد باور این گروه، باید اینگونه پاسخ داد که وجود اشعار اندوهبار و پر درد و رنج در ادبیات فارسی به سده های یازدهم میلادی به بعد بازمی گردد و بشدت تاثیر گرفته از حملات قبايل زردپوست آسيانه میانه (ترک و مغول و اوزبک و ...) به ایران و ویرانیهای پیوسته و

کمرشکن، کشتارهای گروهی، نابودی کشتزارها، شهرها و آباديها و از ميان رفتن امنيت بوده است. به اینها، فشارهای مادی و معنوی که از سوی خلافت اسلامی از دیرباز بر این مردم وارد مي شده است را بايد افزود. سوگ سیاوش با همه عناصر نمادین و مینوی اش، تنها یک سوگ بزرگ در برابر آن همه جشنهای ایرانی در عهد باستان بوده است و بنابراین، به هیچ روی، ما را ملتی غم دوست و اندوه پرور نمی نماید. در برابر اندوهگین بودن موسیقی سنتی ایرانی نیز موسیقی های بومی ، مناطق گوناگون کشور همچون كردى، بختيارى، بندرى، بستكي، شمال خراساني، گيلكي و آذری که ریشه دیرینه ای در هزاره های کهن این مر و بوم دارند، شاداب و پرانرژی هستند. به عبارتی دیگر، بر خلاف موسیقی شهری ما در گذشته، موسیقی روستایی و ایلاتی ما بسیار بانشاط و شاد بوده است. در سنگ نبشته های بازمانده از روزگار هخامنشیان، به شادی به عنوان موهبتي يزداني پرداخته شده است:

" خدای بزرگ (است) اهورمزدا که این زمین را آفرید، که این آسمان را آفرید، که شادی مردم را آفرید که خشایارشا را شاه کرد، یک شاه از بسیاری، یک فرماندار از بسیاری. من خشایارشا، شاه بزرگ، شاه شاهان، شاه کشورهای شامل همه گونه مردم، شاه در این زمین بزرگ دور و دراز، پسر داریوش شاه هخامنشی. خشایارشا گوید: به خواست اهورمزدا این دالان

چیزهای زیبای دیگر در این پارس کرده شده که من کردم و پدر من کرد. هر کاری که بدیده زیبا است آن همه را بخواست اهورمزدا کردیم."

" خدای بزرگ است اهورامزدا که آسمان را آفرید، که این زمین را آفرید، که مردم را آفرید، که شادی را از برای مردم آفرید."

"خدای بزرگ (است) اهورامزدا، که این زمین را آفرید، که مردم را آفرید، که شادی مردم را آفرید، که داریوش را شاه کرد، یک شاه از بسیاری، یک فرماندار از بسیاری.

# تاريخچه مهاجرت و موقعيت ايرانيان در آمريكا رز: نثريه مريد فرمني

مهاجرت ایرانیان به آمریکا تا پیش از اواسط قرن بیستم تقریبا وجود نداشته است. اولین مهاجر ایرانی به نام میرزا محمدعلی یا حاجی سیاح بود که در سال ۱۸۷۵شهروند آمریکا شد. وی درسال ۱۸۳۶ در محلات متولد گردید.او درایران در رشته

فیلسوفی و حکومت غرب مشغول تحصيل بود. ولي از سيستم ديكتاتورى كشور ناراضی بود و در سنین سالهای ۲۰ تصمیم به خروج از کشور گرفت که بتواند زندگی در دموکراسی را مطالعه کند. سیاح در سراسر اروپا مسافرت کرد و بالاخره در نيويورك ساكن شد و به مدت ده سال در آمریکا ماند. در طي اين مدت توانست با رئيس جمهور آمريكا «يوليسيز سایمن گرانت »۱۸۸۵ –۱۸۲۲) تماس بگیرد و از این طریق در ۲۶ مه ۱۸۷۵ شهروند آمریکا گردید. سپس به ایران بازگشت و نقش حیاتی در تحول اساسنامه

## در ۱۹۰۶ را داشت.

پس از سیاح، عده بسیار کمی به آمریکا مهاجرت کردند. به ویژه در اواسط قرن بیستم شهروند آمریکا شدند. اداره مهاجرت آمریکا تا قبل از سال ۱۹۰۰ مهاجرینی را که از خاورمیانه می مهاجرینی را که از خاورمیانه می آمدند، طبق دسته بندی همگی آنان را به صورت «عرب« آنان. ولی پس از سال ۱۹۰۰ اصطلاح سوریه ای جای عرب را گرفت و به این صورت در

پرونده های اداره مهاجرت قرار میگرفت. در سال ۱۹۲۵ ایرانیان مهاجر به صورت ایرانی دسته بندی شدند. بین سالهای ۱۹۲۵ تا ۱۹۵۰ تنها دوهزار ایرانی به آمریکا مهاجرت کردند.

قرن بیستم: ایران در اواسط قرن بيستم دوران مدرنيزه شدن سريع خود را میگذراند. در ضمن افزایش درآمد از فروش نفت موجب صنعتي شدن سريع كشور بود. در نتيجه صنعتي شدن كشور طبقه متوسط نيز گسترش يافت. در این زمان کشور احتیاج مبرم به افراد حرفه ای داشت که در صنایع نوین مشغول به کار شوند و افراد کافی و با تجربه در آن موقعیت وجود نداشت و راه حل این مسأله آن بود که محصلینی برای مطالعه و تحصیل به خارج رفته و به ایران بازگردند. در هر حال در آن وقت هزاران جوان ايرانى براى تحصيل به دانشگاههای آمریکایی می آمدند و پس از اتمام تحصیل برای کار در صنایع به ایران باز میگشتند. ولی این امر بعد از انقلاب اسلامی در سال ۱۹۷۹ باطل شد و آن دانشجویان نه اجازه و نه علاقه بازگشت به ايران را داشتند. اين جوانان اولين



ستونهای جامعه ایرانی آمریکایی را تشکیل دادند.

#### 2000-1979

به دنبال عملیات تروریستی در آمریکا(۱۱ سپتامبر ۲۰۰۱ )به طور محسوسی از تعداد مهاجرین ایرانی به آمریکا کاسته شد. گرچه ایران در این عملیات دست نداشت، ولی پرزیدنت وقت آمريكا جرج دبليو بوش ایران را محور شرارت نامید و این جریان اثر شدید منفی بر مردم آمریکا نسبت به ایران و مردمان آن گذارد. در آن زمان دولت آمريكا محدوديت ويزاى مهاجرت و پناهندگی را پس از حمله ۱۱ سپتامبر ۲۰۰۱ برقرار نمود و در نتیجه تعداد بسیار کمتری مهاجر ایرانی به آمریکا آمدند. مشکل است که بگوییم که بار دیگر مهاجرین ایرانی به مانند اواسط قرن بیستم مرزهای آمریکا را برای مهاجرت باز ببينند. به هر حال اين نكته قابل انکار نیست که امروزه افراد ايراني آمريكايي جمعيت قابل ملاحظه ای را در آمریکا تشکیل میدهند و افرادی ارزنده در جامعه آمریکا هستند.

# تعداد و موقعیت ایرانی تباران در آمریکا

طبق سرشماری آمریکا در سال ۲۰۰۹ بیش از ۱/۵ میلیون ایرانی آمریکایی در آمریکا زندگی میکنند که حدود ۲۷۰هزار آنها در لوس آنجلس ساکنند. طبق گزارش خبرگزاری طبق گزارش خبرگزاری بورلی هلیز ۲۰ درصد مجموع کل شهر را تشکیل میدهند.

اکثریت ایرانی زادگان درجه علمی لیسانس یا بالاتر را دارا هستند که طبق آمار با مقایسه کل مهاجرین از سایر کشورها که ۲۴ درصد است. بیش از هر چهار ایرانی زاده، یک نفر دارای درجه علمی فوق لیسانس یا دکترا است.

طبق گزارش اداره کسب و کارهای خرد، مهاجرین ایرانی در سطح بالا در میان بیست گروه مهاجر هستند. آنها بزرگترین صاحبان شغل شخصی بوده و کمک شایانی به اقتصاد آمریکا میکنند. .طبق گزارش سال ۲۰۱۱ ، پنج هزار پزشک ایرانی مطب شخصی داشته و یا در مؤسسات مختلف پزشکی مشغول کار هستند. تقریبا از هر سه ایرانی زاده در خانواده در آمریکا درآمد سالیانه بیش از صدهزار دلار دارند، در صورتی که سایر شهروندان آمریکایی از هر ۵نفر یکی چنین در آمدی دارا است.

# وطن ما.....

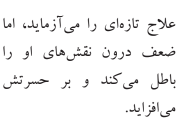
ر بریزیرو میر کر ما دو گونه وطن داریم. یکی آن که میان دریای مازندران و خلیج فارس قرار دارد، با کوههای بلند و رودهای کم آب و صحراهای



فراخ و ریگزارها و شورهزارهایی گرم و خشک و بیشههایی که از چند قرن پیش، باز رو به کاستی داشته است و درختانی که نسل بسیاری از آنها را تبر زغال گران و ارّه تختهسازان برانداخته است؛ با دهکدههایی بیش تر کم حاصل و تنگدست و شهرهایی عموماً بینقشه و بازیچه مطامع زمین خواران:

وطنی که بارها به سم اسبان وطنی که بارها به سم اسبان مهاجمان ترک و تازی و تاتار کوفته شده و باز با تن ناتوان بهپاخاسته و به درمان زخمهای خود پرداخته تا یورش و غارت بعدی را مهیا شود.

وطنى كه زندگى دنيايىاش غالبا دستخوش آزار و ستم حکمرانان و آز و خشونت باجستانان و تجاوز کارفرمایان بوده است. وطنى كه تاريخش ماجراي آشفته و خونآلودی است که غمنامه های سوزناک در قبال آن رنگ ميبازند؛ وطني که از چند قرن به این طرف فتور سالخوردگـــــی و فرسودگی گامهای آن را سست و ناتوان کرده و آن را توشهخوار تمدنی بیگانه و پیرو صنعتی زبردست و بالنده ساخته است. هر چندی برای درمان درد پنهان خود دست در دامن شیوهای میزند و



وطن دوم ما وطنی است که در آفاق ذهن ما خانه دارد. وطنی است روشن و دلانگیز با رنگهای شفاف و دیدهفریب. در آن رودکی چنگ برمی گیرد و سرود شادی و نغمه می و مستی مینوازد و فردوسی داستان دلاوریهای قهرمانان ما را با آهنگی پهلوانی سرمیدهد.

خیام شگفتی حیات و سر گردانی انسان را باز مینماید؛ ابوسعید از صفای درون و دستگیری مردمان و پرهيز از خودفروشي سخن می گوید؛ نظامی ظرایف عشق و شوق را با قلمموی کلمات به استادی ترسیم می کند و هم ما را به تأمل در حکمت و اخلاق میخواند؛ سعدی آدمیت و عدلپروری و پوزشپذیری و خدمت به خلق و زیبایی آنها را در نظر ما ترسیم می کند و مولوی شور و شیدایی خود را به بانگ بلند به گوش ها میرساند؛ حافظ پرده از زرق صوفیان و ریای زاهدان و سالوس مفتيان و محتسبان برمی گیرد و نوای عشق و آزادگی را به آهنگی لطیف در گوش ما زمزمه می کند.

وطن خاکی ما پیوسته در معرض وطن خاکی ما پیوسته در معرض آفات است و وطن معنوی ما، برعکس، از گزند باد و باران و دستبرد ویرانگر حوادث در امان. درخشش آن را تیرگی اعمال ما زایل نمیکند. گنجی است که از آن ماست، آفتابی است که پیوسته میتابد؛ زنده و پایدار است. بر ماست که این وطن را زیباتر و تابناک تر کنیم.

زیسان یا رسی از: پریند

شــاهنامه فردوسی یکی از مهم تريـن و بـزرگ تريـن كتابهايـي است که به زبان فارسی سروده شده است و دارای حدود ۵۰ هزار بیـت شعر است. سـرایش این کتاب بیش از ۳۰ سال به طول انجامیده است.این کتاب به چندین زبان دنیا ترجمه شده است و از آثار مهم حماسی جهان به شــمارمــيرود. اهميت کار فردوسی تـا بدانجا است کـه ۲۵ اردیبهشت هم روز بزرگداشت فردوسی است و هم روز بزرگداشت زبان فارسی. فردوسی در سالهایی اقدام به سرودن شاهنامه كرد کے زبان دولتی کشور زبان عربی بود و ایرانیان بسیاری از کتابها را به عربی می نوشتند. اما کار فردوسی و گروه دیگری از ایرانیان باعث زنده ماندن زبان فارسی شد. فردوسی حدود ۱۰۰۰ سال پیش زندگی می کرد، در سالهای پایانی عمر تصميم ميگيرد ك كتابـش را بـه سـلطان محمـود غزنوی معرفی کند. این یادشاه استقبالی از کتاب شاهنامه نمیکند. اما مدتی بعد از کارش پشیمان میشود و هدایای را برای فردوسی میفرستد، زمانی که هدایا به طوس میرسد، فردوسی در گذشته است. بخش نخست شاهنامه از پادشاهی کیومرث شروع میشود و تا پایان زندگی فریدون ادامه مییابد، به بخش اساطیری شناخته می شود. قیام کاوه آهنگر بر

ماهنامه زرتشتيان

لار: شامىيسرىزلار

واژه پهلوي

נוו טא לאצר שיטוטי. נוסאי טטא א לאצר שיטיר שיט אי אישוטי לא עיטא א ועש ר שיטוטי יעיטא אישור ר שיטוטי לא עיטא א ועש ר שיטוטי יעיטא אישור ר שיטוטי לא עיטא א ועש ר שיטוטי איטיר שיט אי אישיע ר שיטוטי לא עיטא א ועש ר שיטיר שיט איז אישוטי לא עיטא א לאצר שיטיר שיט איז אישוטי לא עיטא א לאצר שיטיר שיט שיט איז אישוטי לא עיטא

نمونه ای از غط پیلوی

واژه پهلوی برگفته از "پَهلَو"

است که خود گونه ای از واژه

"پر ثوه" که صورت باستانی واژه

"يارت" است) مىباشد.

زيستگاه نخستين آريائيان که

«پهلو» یا کوهستان بود کمکم به

دشتها نیز کشیده شد ولی نام

«پهلوی» به معنی آریائی و ایرانی

بر جای ماند. این است که در

شاهنامه از «پهلوی» معنی ایرانی

بر میآید نه یک قوم مانند

سیستانیان یا پارسیان' یا مادها

بلكه «پهلوى» شامل همه اقوام

چنانکه افزون بر زبان پهلوی یا

«پهلواني»' از کيش پهلوي' جامهٔ

پهلوی' سرود پهلوی' جوشن

پهلوی' خط پهلوی در شاهنامه

فراوان نام برده شده است. برخی

سخنهای رستم به نای و به رود

نشسته بر آن بارهٔ خسروی

نشست سر افرازی و خسروی

بر آئین شاہان خط خسروی

بپوشیده' آن «جوشن پهلوی«

نوشتن بياموختش "پهلوي"

یکی نامه بنوشت بر «پهلوی»

نبشتند بر نامهٔ خسروی

بگفتند بر" پهلوانی سرود"

از آنها اینجا آورده شده اند:

سرود پهلوي

جوشن پهلوي

خط پهلوي

آریائی-ایرانی است.

عليه ضحاك ماردوش بخشى از این قسمت است. فردوسی، شــاهنامه را از روی کتــاب شــاهنامه ابومنصـوری سـرود. قبل از فردوسی، دقیقے، شاعر زرتشتی سرودن این کتاب را آغاز کرده بود و حدود ۱۰۰۰ بیـت آن را بـه شعر در آورده بود که کشته شد. فردوسی کار دقیقــی را ادامــه داد و بدین ترتیب شــاهنامه ابومنصوري را به شعر در آورد. دومين و جذاب ترين بخش کتاب، بخش پهلواني است که از تولد سام آغاز مے شود و تا مرگ رستم ادامه می یابد.رستم بزرگترین قهرمان شــاهنامه اسـت کـه بارهـا و بارها ایرانیان را در مقابل دشمانان نجات می دهـد. گروهـی از متعصبیـن، پـس از مرگ فردوسی، اجازه دفن او را در آرامگاه شهر نمی دهند و بدين ترتيب او در باغ خودش به خاک سپرده می شود. آرامگاه فردوسی در ابتدای قرن حاضر بازسازی می شود. در بازسازی این آرامگاه ارباب کیخسرو شاهرخ دومين نماينده زرتشتیان در مجلس نیز نقش مهمی داشته است. آرامگاه این شاعر بزرگ ایرانی در شهر توس در استان خراسان قرار دارد. بخش پایانی شاهنامه با نام بخش تاریخی شــناخته مــى شـود. ايــن بخـش بـه بخشـی از پادشاهان هخامنشی، حمله اسکندر و پادشاهان ساسانی تا پایان کار یزدگردسوم آخرين پادشاه ساساني اختصــاص دارد.



کیش پهلوی تبه کردی آن «پهلوی کیش» را چرا ننگریدی پس و پیش را؟

## جامة پهلوي

بخاک اندرون شد سرش ناپدید همه«جامهٔ پهلوی» بردرید

بویژه در این شعر، بروشنی هر چه بیشتر «پهلوی» در برابر «رومی» و «چینی» آمده و معنی «ایرانی» از آن بر میآید.

بفرمود، پس خلعتی خسروی ز رومی و چینی و از پهلوی

اکنون که روشن شد «پهلوی» و «پهلوان» منسوب به «پهلو» بمعنی ایرانی است، خوب است بدانیم که ایرانیان زبان خویش را زیباترین زبانها میدانستند و بنابراین نغمهسرائی بلبل را سخن پهلوی میشمردند. در پایان این بخش بد نیست به چند بیت دیگر در این باره توجه کنیم. شعر نخست از فردوسی در مقدمهٔ داستان رستم و اسفندیار:

نگه کن سحرگاه' تا بشنوی ز بلبل' سخن گفتن پهلوی

شعر دوم از خيام**:** 

روزیاستخوشوهوانه گرماستونه سرد ابر از رخ گلزارهمی شوید گرد بلبل به زبان پهلوی با گل زَرد فریاد همی زند که: میباید خَورد

و حافظ می گوید:

بلبل بشاخ سرو' به گلبانگ پهلوی میخواند، دوش درس مقامات معنوی

<u>زبان پهلوی</u> زبان شناسان در باره زبان ایرانی، سه دوره قائل شدهاند و برای هر

یک نامی بر گزیدهاند که هنگام بررسی با یکدیگر نیامیزند. یکم، ایرانی باستان شامل زبان کهن پارسی هخامنشی یا پارسی باستان و زبان اوستائی که با پارسی باستان نزدیکی بسیار دارد و نیز با زبان کهن هندوستان یعنی سنسسکریت نزدیک است و نیز مادی و سکایی که از انها جز چند وازه باقی نمانده است. دوم، ايراني ميانه شامل پهلوي اشكاني و پهلوی ساسانی که به فارسی میانه خوانده می شوند و خوارزمي، سغدي، سکايي ميانه و بلخی. هرگاه اشاره به زبان اشکانیان' یا پهلوی کهن باشد' واژه "پهلوانيک" بکار میرود و هرگاه منظور، پهلوی نو و زبان دوران ساسانیان باشد، واژه "پارسيک" بکار مي رود.

پ و یا ۲۰۰۰ و کی رو سوم، فارسی امروزی یا فارسی دری پس از اسلام، کردی، پشتو، ایرونی و.....

به زبان پهلوی، امروز تنها زند یَسَن ها و گاتها، ویسبرد، وندیداد، نیرنگستان و تنها بخشی از یشت ها موجود است.

کتابهایی که به زبان پهلوی نوشته شده اند و در دسترس ما هم می باشند عبارتند از:

دینکرد، گزیده های زاداسپرم، بندهشن، داستان دینیگ، نامه

هام منوچهر، روايات پهلوي، شکندگمانیک وزار، گجستک ابالیش، ادراویراف نامه، زند بهمن يسن، جاماسب نامه، یادگار جاماسبی، آمدن شاه بهرام ورجاوند، اندرزهای آذرپاد مهراسپندان، یادگار بزرگمهراندرز اوشنر دانا، اندرز پوريوتکيشان، مينوي خرد، اندرز خسرو قبادان، یادگار زريران، درخت آسوريك، كارنامه اردشير بابكان، شهرستانهای ایران، شایست نشایست، ماتیگان هزار دادستان، روایات امید اشوهشتان و روایات آذر فرنبغ فرخزادان، گزارش شطرنج، شگفتگی و برجستگی سيستان.

## خط پهلوي

خط پهلوی یا دبیره پهلوی نام خط پهلوی یا دبیره پهلوی نام یک دسته کلی از خطهایی است که برای نوشتن زبانهای پارسی میانه یعنی پهلوی اشکانی (پهلوانیک) و پهلوی ساسانی (پارسیک) بکار میرفتهاند. خطوط زبانهای ایرانی میانه غربی همه اصل آرامی دارند و به گونه همه اصل آرامی دارند و به گونه پهلوانیک (پهلوی اشکانی) و پارسیک (پهلوی ساسانی) بکار رفته اند.



ماهنامه زرتشتيان

خاطراتی از جنگ

<u>جهانی دوم</u>

لز: مهرباس (شیدر س

ساکن شود ولی دولت انگلیس با این پیشنهاد موافقت نکرد و حتی اجازه نداد از کشتی پیاده شود .او



ای خدا، ای فضل تو، حاجت روا با تو یاد هیچکس نبود روا مولانا

من خاطرات زیادی دارم و دوران گذشته را سیر و سیاحت كردم. به اين خاطر امروز مي خواهم خاطره ای از دوران جنگ بینالملل دوم را برای شما تعریف کنم حتما در کتابهای تاريخ در طول سال تحصيلي مطالعه کرده اید که دو جنگ در سال ۱۳۱۸ شمسی روی داد .همزمان با آغاز جنگ رضاشاه از پادشاهی خارج شد و به کرمان فرستاده شد تا از طریق بندرعباس راهي كشورهاي اروپا شود. در این هنگام شادروان بهرام سهرابي معروف به "بهرام عكاس" و ميرزا زين الدين و چند نفر از سران دولتي به حضور رضاشاه رسیدند که دو تن از آنان با چوب دستي و عصا ، اثار لنگ لنگان شرفیاب شدند. شاه چون وضع حال آنها را دید گفت "وقتی وضع ناجور و نامساعد شود همه چیز« لنگ ور لنگ مي شود."

رضا شاه از بندر عباس با کشتی به ساحل مدیترانه برده شد تا در یکی از کشورهای اروپایی

را با کشتی اقیانوس پیما به ژوهانسبورگ تبعید کردند. از آن پس به جزیره موریس فرستادند و پس از چند سال در همان محل فوت کرد و در این مدت دخترش فاطمه از او پرستاری می کرد. جسد او را به کشور مصر بردند و در آنجا مومیایی کردند. دوران جنگ ،برای مردم ،بسیار سخت بود. مواد غذایی کم و گران بود و مهمتر از همه امنیت وجود نداشت . شاید جنگ برای همه مردم در همه کشورها مصیبت بار باشد از جمله قند و شکر نایاب بود اکثر مردم چای را با خرمای خشک یا کشمش می خوردند. نان در آن موقع به صورت کوپنی بود به هر نفر از افراد خانواده یک گرده نان مىدانند مثلا افراد خانواده ما كه جمعاً 6 نفر بوديم 6 عدد نان تعلق می گرفت .آنهم نانی که در داخل آن چوب جارو و لنگه جوراب و چیزهای دیگر دیده مىشد. بالاخره جنگ بود و نابسامانی، مشکلات ،ناامنی و بچه داری، ولی به ناچار باید تحمل مي كرديم. نان هاي کوپنی را در گاری هایی که با

الاغ كشيده مىشد حمل مى کردند و در دکانی که پنجره کوچکی داشت قرار میدادند و درب دکان را از داخل قفل می کردند ،دکان نان فروشی کوپنی در خیابان ناصریه بود. دریافت نان به این صورت بود که ساعت ۴ و ۵ بعد از نصف شب صدای گاری به گوش می رسید و از کوچه پشت اتاق منزل ما میگذشت. پدرم خدا رحمتش کند، من و برادر بزرگترم را بیدار می کرد و می گفت گاری نا ن آمد با هم بروید نان بگیرید .مواظب باشید کوپنها گم نشود. من آن موقع ده ساله بودم با شتاب و خواب آلوده مي دویدیم تا خودمان را به دکان نان فروشي مي رسانديم . نظم و انضباط در کار نبود جاروجنجال بود مثل امروز به صف نمی ایستادند .جمعیت زیاد بود و زن و مرد به سر و کول هم بالا میرفتند ما بچه بودیم از لابه لای پاهای زنان و مردان خود را به نزدیک پنجره ی مذکور می رسانیم و نان را به زحمت می گرفتیم و در سفره می گذاشتیم زن ها موهای سر ما را را می کشیدند که چرا ما به جلوی صف آمديم ،خلاصه پدر برنا مه ای پیدا کرد که تا اندازه ای ما راحت باشيم .

از آقای مشهدی احمد تقاضا کرد که برای ما نان بگیرد و حق الزحمه لازم را به او بدهد. مشهدی احمد دکان کوچکی در ابتدای کوچه شاه ورهرام ایزد داشت که جارو ، گل سرشوی و کوزه می فروخت. تعجب در این بود که هر وقت نان را از مشهدی احمد می گرفتیم، به اندازه یک لقمه بزرگ از هر نانی کنده

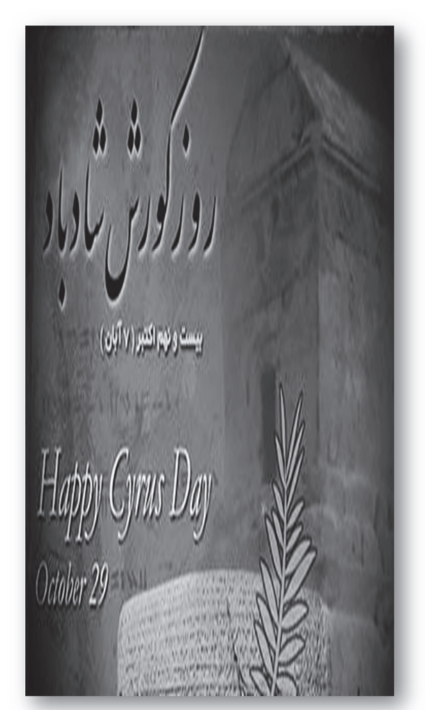
شده بود که شاید روی همرفته یک نان میشد .وقتی اعتراض میکردیم می گفت در بین راه هنگام عبور از لابلای جمعیت از نان ها کنده می شود ،البته می دانستیم کار خودش است .نانهایی که در سفره بسته شده چطور از هر نان به یک صورت و به یک اندازه کنده شده باشد ، این مطلب را عنوان کردم که فقر و تنگدستی شخص را به این کارها وادار می کند.

مطالب مجلک را محصر توسیم که خسته نشوید وگرنه در نوشتنی و گفتنی بسیار است ، همانطور که میدانید کشور هندوستان مستعمره انگلستان بود

به همین جهت انگلستان از سربازان هندی استفاده می کرد و آنها را روانه کشور ما کرده بود در کرمان هم سربازان هندی زیاد بودند ملت کرمان را آزار اذیت می کردند حتی سربازی در فلکه مشتاق یک نفر کرمانی را به خاطر دریافت وجه زبانش را بریده بود.

در زمانهای قدیم به کرمان "دارالامان " می گفتند ولی در این دوران جنگ از امنیت خبری نبود.

پیشرفت و سعادت زندگی بر اثر کار و کوشش فراهم میشود. گاتها سرود ۳۲ بند ۷ شادکام و پیروزباشید.



شاره ۳۴ | www.czcjournal.org | ۴۴ زرتشی

ماهنامه زرتشتيان

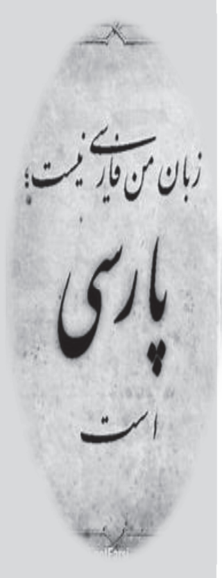


<u>پارسی را پاس بداریم</u>

http://persian-heritage.com :)

سراج آوارگان يک هموطن:

تعدادی از اساتید متعهد و متخصص زبان پارسی در تلاشی زيبا و درخور سپاس براي بسیاری از واژگان عربی ادغام شده در زبان زیبای پارسی، برابری درست و روان را برگزیدهاند تا پارسیزبانان و ایراندوستان بتوانند به مرور آن واژگان را به جای واژههای متدوال قرار داده و به کار بندند. این بهترین راه برای مبارزه با هجوم گستردهی فرهنگ و زبان بیگانه عربی است. پس به جای هر گونه توهین و دشمنی و نژاد پرستی، که از فرهنگ و آیین ايران و ايراني به دور است، بياييم اندک اندک با به کار گیری این واژگان اصیل کاری ریشهای در



جهت اعتلای زبان پارسی برداریم.

> به جای ابتدا، بگو نخست به جای ابتدایی ترین، بگو ساده ترین به جای ابتلاء، بگو دچار

به جای ابتکار، بگو نو آوری به جای ابدیت، بگو همیشگی به جای ابنسینا، بگو پور سینا به جای اتباع، بگو شهروندان به جای اتفاق افتاد، بگو رخ داد به جای اتفاق افتاد، بگو رخ داد دادن

به جای اتفاقات، بگو رویدادها به جای اجتناب، بگو دوری به جای اجتنابناپذیر، بگو پیشگیریناپذیر

به جای اجرت، بگو دستمزد به جای اجناس، بگو کالاها به جای اجیر،بگو مزدور به جای احترام، بگو ارج به جای احتمالا، بگو شاید، چه

به جای اخیراً، بگو به تازگی به جای ادوار،بگو دورهها به جای ادان بگو بانگ نماز به جای اذان بگو بانگ نماز به جای ادائه طریق کردن، به جای ارائه کرد،بگو رو کرد به جای ارائه کرد،بگو رو کرد به جای ارامنه، بگو زمینها به جای ارتعان، بگو واپسگرایی به جای ارتعاش، بگو لرزش به جای ارتفاع،بگو بلندی به جای ارزاق،بگو خواروبار

به جای ارسال کردن، بگو فرستادن به جای ارشد،بگو بزرگتر

به جای ارفاق،بگو آسانگیری

**گاهنبار** لانه شرناددیموبه نیرآبادس

همانطور که می دانید گهنبار یکی از جشن های فصلی زر تشتیان است و از نظر تقویمی شش چهره گهنبار را در فصل های مختلف بر گزار میکنیم. شش چهره گهنبار شامل گهنبار اوایل تابستان ، گھنبار تابستان، گھنبار پاييز، زمستان و دو گهنبار دیگر که یکی در شروع سال نو و دیگری در آخر سال برگزار می کنیم. برگزاری گهنبار به حفظ سلامت فرد و جامعه بسیار کمک خواهد كرد .اگر بخواهيم فوايد گهنباررا در نظر بگیریم می توانیم آن را از نظر سلامت جسمی، سلامت عاطفی، سلامت ذهنی و روحی بررسی کنید اثرات جسمی گهنبار در درجه اول کار و تلاش و همت در فراهم آوردن و آماده کردن اغذیه جات است که معمولا روز قبل ازگهنبار انجام می شود. اگر از نظر تغذیه ای در نظر بگیریم، تغذیه جات سالمي شبيه لرك، ميوهجات، آش و غیرہ سلامت جسمی را تامین می کند. از طرفی دیگر خیرات و داد و دهش کردن و فراهم کردن تنوع غذایی گهنبار نوعی کمک به کسانی که نیاز دارند (نیازمندان)خواهد بود. اثرات مفيد عاطفي گهنبار می تواند از خانه بیرون آمدن و اجتماعي شدن باشد. تاثير عاطفي گهنبار، ارتباط عاطفی و ارتباطات گروهی و شادی در کنار هم بودن است و در اينجاست که کار گروهی شکل مى گيرد .به همديگر كمك کردن از حال یکدیگر جویا شدن و به یک هدف مشترک



رسیدن از بهترین اثرات مفید گهنبار است که امروز بر آن تایید میشود.

اگر بخواهیم اثرات مفید ذهنی گهنباررا بررسی کنیم مورد اول اثرات پرستش پروردگار که خود نوعی مدیتیشن یا مراقبه است و همین سکوت در هنگام دعا کردن سبب آرامش ذهن می شود و تحقیقات نشان می دهد که انسان درسکوت خلاقتر است.

مورد دوم اثرات ذهنی گهنبار، همان تکرار ماتنره یا affirmation positive یا همان تکرار و یا یادآوری کلام های مثبت است.

برای مثال وقتی کلام گاتها "اشا" را تکررار می کنیم به خود یادآوری می کنیم که بهتر است راه اشویی را بپوییم و پیرو اندیشه نیک ،گفتار نیک و کردار نیک باشیم تا زندگی خوبی را برای خود و دیگران فراهم سازیم.

در نهایت اثرات روحی گهنبار است که همان ارتباط با وجودی برتر یعنی خدا، ایمان به وجودی برترغیر از جهان مادی که همان جهان معنویت است نوعی تقابل انسانی است .البته همه انسانها به

این مرحله تکامل و حالت روحانیت نمیرسند ولی سعی بر این است که آن را تجربه کنند. مورد دیگری از اثرات روحی گهنبار می تواند یاد آوری این باشد که هر انسانی یک قطره وجود اقيانوس آفريده هاست. در اینجاست که هر انسان خود را قطره ای از یک واحد بزرگ آفریده های خداوند می بیند و به وجود دیگر آفریده ها مانندگیاهان، جانوران، خاک ، آب و آتش احترام می گذارد. برگزاری و نگهداری جشنها و آيين های دين زرتشتی به سلامت جسم و روان فرد کمک می کند. همانطور که می دانیم جسم و روان با هم در ارتباط هستند.

"روح سالم در بدن سالم " است پس وظیفه ماست که از این آیین ها نگهداری و پشتیبانی می کنیم و به فرزندانمان آموزش دهیم تا با مشارکت خود این رسم گهن را تقویت کنیم و به نسلهای آینده انتقال دهیم.

در نهایت درک معنای جشن ها و رسومات زرتشتی کمکی خواهد بود تا تلاش بیشتری در زنده نگه داشتن آنان داشته باشیم.

۱۳ نثریه مرکز زرتشای کالیزنیا | فرهمکن، تاریخی و ارجاعی 🕺





GOODTHOUGHTS



# HAPPY SADEH

YAIDA

California Zoroastrian Center FAUL 2019, 3757 ZOROASTRIAN CALENDER ISSUE 34



#### **Topics:**

Religions, Culture, Social, Science, History, News...

#### **Senior Editors:**

Mobed Bahram Deboo Shahrooz Ash Nasrin Oribeheshti Mehrdad Mondegari

#### **Authors/Writers**

FARIBORZ RAHNAMOON Mobed Behram Deboo Dr. Ali Jafarey Shahrooz Ash

#### **Director and Publisher:**

California Zoroastrian Center (CZC) A Non-Profit Organization

> Graphic, Design and Layout: Mehran Felfeli

> > Printed by: LA WEB PRESS

Email: info @czcjournal.org Tel: (714) -893-4737 Fax: (714) - 894- 9577 www.czcjournal.org Mazda [Wisdom]; is the Zarathustrian Deity or God. Asho Zarathushtra Spitaman in the Gathas states that he is: Mantra/thought-provoker, Zotar/invoker and Ratu/teacher. Zarathurstrians believe in Good Thoughts, Good Words, and Good Deeds.

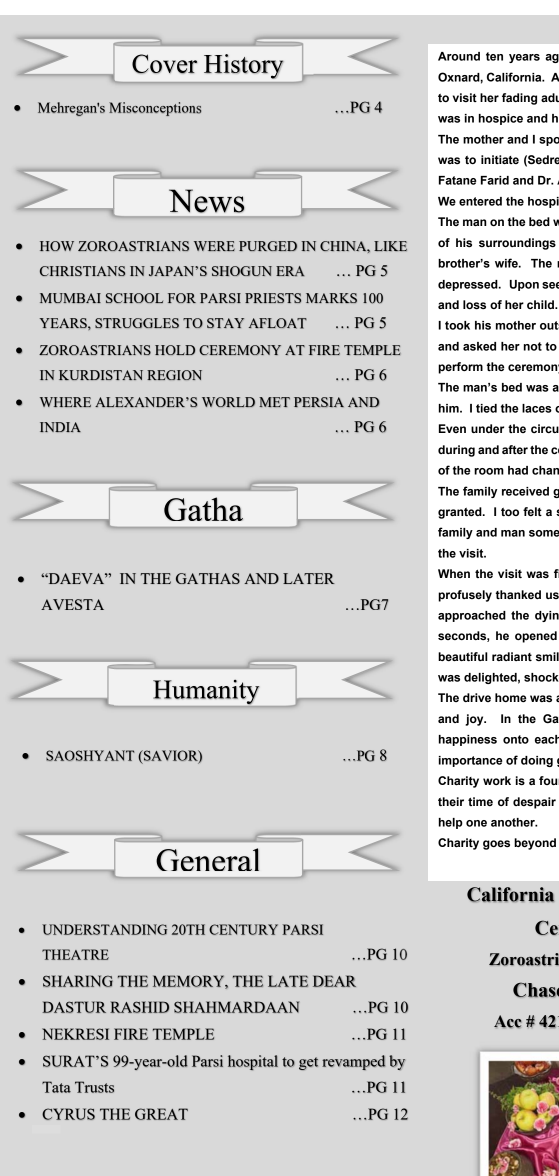
The Zarathushtrian sacred text is called the Avesta. The five Gathas in the Avesta are the very divinely inspired words of, Asho Zarathushtra Spitaman; the holiest of the holies. The Zarathushtrian vision is the first scientific view in terms of; ethics, metaphysics and epistemology, dating back somewhere between 4 to 8 thousand years. According to Zarathushtra there is only one deity, Mazda/Wisdom worthy of: worship, praise and celebration. True Zoroastrians follow the path of Asha (righteousness), one should choose to the right thing because it is right. Our belief teaches us to respect these four elements: Water, Fire, Air and Earth because they sustain human life. Zarathushtra says that the divine is present within each one of us and in all things. This divine flame should not be contaminated, but sustained by good thoughts, good words and good deeds. In the Avestan text Yasna 17.11, Zarathushtra expresses his beautiful thought by speaking of the fire in all things, the fire within each one of us. If the divine is present in all of us, then one must accept that Humans are divine, sacred and holy. In fact all beings with life are a divine. Zarathushtra is the first person to advocate freedom of choice; this is why Zarathushtra is known to be the father of free will.

"Zoroastrianism has been identified as one of the key early events in the development of philosophy."

Blackburn, Simon (1994). The Oxford Dictionary of Philosophy. Oxford: Oxford University Press.

# **California Zoroastrian Center**

8952 Hazard Ave. Westminster, CA 92683 Email: info @czcjournal.org Tel: (714) -893-4737 Fax: (714) - 894- 9577 www.czcjournal.org





IRANIAN LEVIATHAN: A MONUMENTAL HISTORY
OF MITHRA'S ABODE ....PG13

Around ten years ago, I was living in Ventura County and I received a telephone call from Oxnard, California. A grieving mother had reached out to me and asked me to come to Oxnard to visit her fading adult child. Her son was clinging to life and was losing his battle to live. He was in hospice and his time was near.

Editor Notes

By: Shahrooz Ash

The mother and I spoke for a while on the phone and she explained that her son's dying wish was to initiate (Sedreh Pooshi). I agreed and I made the 4 hour drive on a Sunday Morning. Fatane Farid and Dr. Ali Jaffaery accompanied me. We all dressed in the color white. We entered the hospice room of the dying man.

The man on the bed was in a vegetative state. He had lost his consciousness and was unaware of his surroundings or his circumstance. We met the man's mother, father, brother and brother's wife. The mood in the room was mournful and dejected. The family was sad and depressed. Upon seeing us, the mother became very upset and began to weep for the suffering

I took his mother outside of the room and spoke to her. I gave her many reasons to be happy and asked her not to mourn. The mother composed herself and we returned into the room to perform the ceremony on the vegetative man.

The man's bed was adjusted to a position that enabled him to sit up and a Sedreh was put on him. I tied the laces of the koshti for him as needed during the Navjote ceremony.

Even under the circumstances it was a beautiful ceremony and happiness replaced sadness during and after the ceremony. The man on the bed still did not move but for a while the attitude of the room had changed from misery to joy.

The family received great comfort knowing that the last wish of their family member had been granted. I too felt a silent and happy satisfaction in my mind knowing that I could bring this family and man some comfort. We drank tea and exchanged pleasantries for the remainder of the visit.

When the visit was finished we made our way around the room to say goodbye. The family profusely thanked us for making the visit and the long drive. As we went to leave the room, I approached the dying man on the bed. I grasped his hands, and amazingly, for about 10 seconds, he opened his eyes and looked directly into my eyes. He then smiled the most beautiful radiant smile at me. He looked aware and he looked happy and peaceful. His family was delighted, shocked, and amazed.

The drive home was a happy one. I received so much comfort and joy from providing comfort and joy. In the Gathas, Song 8.1, Zarathustra says: "Happiness onto those who bring happiness onto each other." Let those words be a reminder to all Zoroastrians about the importance of doing good and charitable acts.

Charity work is a foundation in our faith and our community. Be there for your fellow man in their time of despair and crisis. Encourage your children and your community to serve and help one another.

Charity goes beyond the grave; through the boundless realm of eternity.

California Zoroastrian Center Zoroastrian Journal Chase Bank Acc # 421,334675,6



Sadeh & Yalda



# **Cover Sheet**

## MEHREGAN'S MISCONCEPTIONS

#### BY/SOURCE: FARIBORZ RAHNAMOON

Just like Now Rooz is the celebration of the Vernal Equinox and the first day of spring, Mehregan is the celebration of the Autumnal Equinox and the first day of autumn.

Having harvested the crops and reaped the fruits of their collaboration with nature, having achieved the set goals, it is time to give thanks to nature and all who contributed to the endeavor.

It is time to enjoy the outcome of working with nature by sharing the bounties of nature.

Mehregan is celebrated by sharing and spreading love and kindness amongst friends and neighbors. It also symbolizes the cycle of growth towards perfection (Hurvatat).

The ancient Zarathushti culture and festivals are based on understanding, respecting and celebrating the Ultimate Truth that is in Nature - Asha Vahista. With the passage of time becoming weak due to multiple defeats at the hands of opposing cultures, the original philosophy behind Mehregan has given way to superstitions. Truth has thus been sacrificed at the altar of superstition.

As a result, Mehregan, which is supposed to be celebrated on the Autumnal Equinox on the First of Mehr (22/23 September) is wrongly celebrated ten days after the Autumnal Equinox on Mehr day in the Month of Mehr.

#### How did this come about?

This occurred prior to the Arab invasion of the Persian Empire when the Quranic verse demanding conversion to Islam or death for the infidel men and sex



slavery for the infidel women was enforced. This resulted in the greatest Genocide that the world has failed to recognize.

Persian scholars and thinkers were persecuted and killed, even when they converted to Islam. Books were burnt and reading and writing in Persian were outlawed.

The 354-day lunar Islamic calendar was imposed on the Iranians, the most accurate calendar in human history needing no intercalation made to vanish.

The Zarathushtrians that survived in small pockets by paying the Jizyah tax followed the so imposed lunar calendar, but added some ancient features privately. After a few generations of following this adjusted lunar calendar, a group of Zoroastrians who had fled to India, referred to as Parsis took this calendar with them to India.

They called it the Shenshai (King of Kings) calendar. The 7,711 Zarathushtis that survived in Iran as infidels and were rescued by Maneckji Limji Hataria in 1854 called the calendar the Kadmi (Ancient) calendar. When these two groups separately realized that their calendar had gone astray, they added 5 days to make it 365 days but froze it. As a result, the Kadmi calendar has its New Year take place in July.

The Shenshai's New Year occurred in August as opposed to falling on the Vernal Equinox in March. Since the 30 days of each month had a unique name, they had to find a name for these five days that would come annually. It was around this period that

European scholars had become interested in Zoroastrianism. In 1858 Professor Martin Haug had discovered the Gathas amongst the Avesta.

As a result of Haug's findings, these five extra days were named after the Gathas. The Shenshai and Kadmi Calendar have 365 days that do not account for a Leap Year. This is because of the Mobeds' argument that we have 5 Gathas, so there is no name available for the sixth day.

The Shenshai New Year which was a century ago in early September is now on August 17th. By the time we have moved into 2075, the Shensai New Year will take place in July. When it came to celebrating ancient festivals, the Parses had no memories of festivals being celebrated. The Kadmi group in Iran recalled most celebrations except for Yalda, but with the 360-day calendar, it had lost its original significance. The Kadmis searched for a reason to celebrate and came up with the name and month coinciding with the day. The New Year was accepted and celebrated in Farvardin month on the day Ormazd. Tirgan was celebrated in October in Tir month on Tir day and Mehregan was celebrated in December in Mehr month on Mehr day.

On Tirgan and Mehregan, the celebrations were associated with ancient history and the mythologies written in the Shahnameh. Tirgan was related to Arsah, the archer shooting his arrow "Tir" to determine the border of Iran. Mehregan was related to the victory of Faraydoon against Zahaak and also to Mitra and the importance of keeping promises.

In 1906, a group realized that both calendars were incorrect. Based on the Bundahishn the Fasli / Seasonal Calendar was developed. As a compromise, they limited the number of days per month to 30, the last five days dedicated to the Gathas. Every four years a leap day was newly named Avardad. In Iran, the Leap Year begins on the Vernal Equinox on 19, 20 or 21 March. Both of these versions have a flaw relating to the Leap Day due to the 30-day month where the Summer solstice and Autumnal Equinox do not coincide with the beginning of the respective months, but instead happen in the following month. The coinciding of the month and day's title still remains the best reason to celebrate.

**Cover Sheet** 

It is time to recognize the truth.

1- All four calendars are flawed and none of them are supported by the Scriptures.

2- The Gathas were discovered in 1858 by Prof.

Martin Haug. The name of the five days at the end of the year and the stories about its relation to the soul came into being around that period. The entire story is 160 years old.

3- The original All Soul Day of Sassanians was on the 19th day after the Vernal Equinox on Farvardin Roj (day) in the month of Farvardin.

In Iran, it is celebrated as Farvardingan or Frudog.

4- The only calendar detailed in the scriptures (Bundahishn 25:25) is the MazdaYasni calendar. The calendar has been recognized as a perfect calendar from the 2nd millennium BCE (when Zarathushtra lived) which needs no correction for 110,000 years. Check it out at

#### http://zarathushticalendar.com/

LET'S CELEBRATE MEHREGAN ON THE FIRST DAY OF FALL ON MONDAY 23 SEPTEMBER 2019

THE AUTUMNAL EQUINOX IS ON 23 SEPTEMBER 2019

AT 12:50 AM PDT/ 07:50 UTC / AND

IN IRAN at 11:20 AM IST ON 23 SEPTEMBER 2019/1 MEHR 3757



# HOW ZOROASTRIANS WERE PURGED IN CHINA, LIKE CHRISTIANS IN JAPAN'S SHOGUN ERA

BY/SOURCE: HTTP://WWW.JOHBA WA.COM/NEWS/HO W-ZOROASTRIANS-WERE-PURGED-IN-CHINA-LIKE-CHRISTIANS-IN-JAPANS-SHOGUN-ERA.HTML the foreign religion from Japanese soil. When the ban on Christianity was lifted in 1873, however, a group of Kakure Kirishitan ("Hidden Christians"), who had practiced a syncretized version of Christianity in secret for 200 years, came out of the woodwork. After two centuries of isolation, only fragments of barely recognizable Christian doctrine, prayers and liturgy remained among the Hidden Christians.

In 12th-century China, there were several temples of Zoroastrianism, which the Chinese called Ao Jiao, left standing in several cities. By then, few people remembered the tenets and origins of the ancient MUMBAI SCHOOL FOR PARSI PRIESTS MARKS 100 YEARS, STRUGGLES TO STAY AFLOAT

BY/SOURCE: WWW.JOHBAWA.COM



The school estimates that it will be required to spend Rs 2 lakh per head for boarding, lodging and educating each student and has sought donations from both Parsis living in India as well as abroad, apart from corporates and organizations.

In November, the city's only school dedicated to training Parsi priests will complete a hundred years since its founding.

Yet, just last month, it placed an appeal in the Parsi Times, a weekly newspaper, seeking funds to stay afloat.

The call for donations said, "The success and survival of our Zoroastrian community is directly linked to our religion and our priests (Mobeds). Training and introducing new Mobeds into the mainstream is very vital, for without erudite Mobeds, we only face the bleak future of the end of our religion and, consequently, our community."

The institute, which is located in the leafy Parsi Colony in Dadar East, became operational on November 9, 1919, with the aim of imparting religious, scriptural and secular education to Parsi children and train them to become priests, free-of-cost.

The Dadar Athornan Institute, as

the school is called, currently has

a batch of 25 students from

The school estimates that it will

be required to spend Rs 2 lakh per

head for boarding, lodging and

educating each student and has

sought donations from both

Parsis living in India as well as

abroad, apart from corporates

and organizations.

classes I to X.

It was shut for a year between 1965 and 1966 when funds dried up, before the new management revived it.

On average, the Institute ordains three priests every year.

However, after graduating, students first opt for a five-yearlong formal college education and then take the decision of either becoming full-time priests at a fire temple or following a different career path.

"In the last 60-65 years, 20-25 per cent of our students have become full-time priests," said Ramiyar Karanjia, who has been the institute's principal for 25 years.

The institute provides its students with free education, food and housing and mainly relies on public donations to survive.

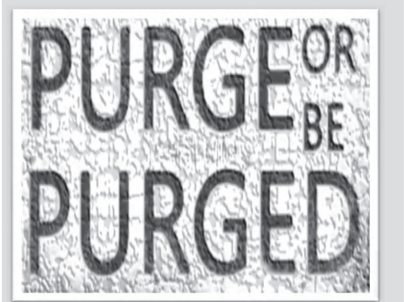
"Our donations range from between Rs 10 and Rs 10 lakh," said Karanjia.

While admitting boys, the institute only requires that they shouldn't be older than 9-10 years. "Many of our previous students came from villages in Gujarat, but incomes of families have steadily increased and most Parsi parents living in rural areas can now afford better schools," said Karanjia, adding that the number of students has been dwindling.

But the institute has adapted to these changing times by relaxing its rules.

Where students were once required to wake up at 5.30 am, classes now begin for older students later in the morning, and in the afternoon for the younger ones. Students are also taken on outings, allowed to meet their parents more often and socialise more.





The Persian religion, which the Chinese called Ao Jiao, was

but suffered a purge in the 9th century and had been all but forgotten by the 1100s even if Zoroastrian temples survived.

I recently watched the excellent film Silence (2016), an adaptation of the 1966 novel of the same name by Japanese author Shusaku Endo. Under Martin Scorsese's masterful direction, the novel's bleakness, both corporeal and spiritual, was rendered in heartbreaking beauty.

The official persecution of Christians in 17th-century Japan, a fictionalized account of which Silence depicts, was brutal and almost succeeded in uprooting Persian religion, which was first brought into China some 600 years previously by Central Asian traders.

To attract foreign merchants, successive Chinese dynasties and governments allowed Zoroastrians to build their temples in cities.

Some members of royalty even practiced the religion.

After Tang dynasty's Emperor Wuzong's anti-Buddhism purge (840-846), which extended to other foreign religions as well.

The flames of Zoroastrianism diminished in China until mention of it totally disappeared from Chinese texts after the Southern Song dynasty (1127-1279).



# ZOROASTRIANS HOLD CEREMONY AT FIRE TEMPLE IN KURDISTAN REGION

BY/SOURCE:

One of the world's oldest continuously practiced religions, it is known for its triple motto of Good Thoughts, Good Words, and Good Deeds.

One of its primary sacred texts is called the Avesta.

The group's numbers are estimated at close to 190,000 followers, mostly located in Iran,



Members of the Basna Organization, whose efforts usually focus on preserving local archaeological sites, performed the rite in Sulaimani province's town of Darbandikhan.

During the event, participants observed a number of the religion's rituals and read some of the faith's texts and core doctrines aloud to attendees. Organizers also offered a special award to the mayor of Darbandikhan for his efforts in protecting such ancient sites as the temple during his tenure.

Zoroastrianism is an ancient religion with elements of both monotheism and polytheism in which followers worship a benevolent deity named Ahura Mazda. The prophet Zoroaster, also known as Zarathushtra, is said to have introduced the religion approximately 4,000 years ago as part of a belief system based on concepts of good, evil, and retribution. India, the Kurdistan Region, Pakistan, other Central Asian countries, and smaller communities in some Western nations.

In recent years, many Kurds who have become disillusioned by violence committed in the name of other more common religions in the Middle East have opted to convert to Zoroastrianism.

The Kurdistan Region is home to at least nine different religious groups including Muslims, Christians, Jews, Yezidis (Ezidis), Zoroastrians, Kakais (Yarsan), Baha'is, and Sabian Mandaeans. Many of these groups live in diverse communities in social harmony.

In 2015, Zoroastrianism gained official recognition as a protected faith in the Kurdistan Region and the group has a representative in the Kurdistan Regional Government's (KRG) Ministry of Endowment and Religious Affairs.

WHERE ALEXANDER'S WORLD MET PERSIA AND INDIA

News

BY/SOURCE: HTTPS://WWW.PARSINEWS. NET/WHERE-ALEXANDERS-WORLD-MET-PERSIA-AND-INDIA/254015.HTML

The year was 44 A.D. Greek philosopher Apollonius of Tyana travelled hundreds of miles to meet the King of the Indo-Parthian dynasty, Gondophares, near the walled city of Sirkap. This was the second city of Taxila. The site where he stayed was later discussed the by Sophist, Philostratus, in his book Life of Apollonius where he recounts his journey to India and the significant places that he saw around one-and-a-half century after the travels of Apollonius. Philostratus notes that Apollonius of Tyana stopped over at a Parthian fire sanctuary of Hellenic style. Today, that once opulent and vast Zoroastrian fire temple welcomes visitors with a few signs of what it once was. There are some fragments of sandstone columns and walls standing on a mound to the north of Sirkap city. Thanks are due to Sir John Marshall and Ghulam Qadir, who uncovered this temple concealed under layers of soil and the passage of centuries. The temple is quite similar to the better known Greek temples of the era. The structure is in limestone and kanjur with plaster on the facade. Kanjur is a porous form of sedimentary stone, used in Technically, Gandhara. the temple would be a distyle-in-antis (i.e. it had two columns between two projecting walls). A pronaos, naos and opisthodomos can also be discerned (entrance hall, cult room and back chamber respectively). Philostratus, the author of the Life of Apollonius, writes that the temple was decorated with copper plates showing the exploits of Alexander of Macedon and King Porus. He

notes that just outside the city walls was a temple of near 100 ft of Porphyry and in it was a shrine - small considering the size of the temple and its many columns. Here there copper tablets and reliefs representing the feats of Alexander and Porus. The elephants, horses, soldiers and armour were portrayed in a mosaic of silver gold and oxidised copper. They also told of the noble and generous spirit of Porus - for it was not until after the death of Alexander that he placed them in temple. They represented Alexander as conqueror and Porus himself as conquered, wounded and receiving. Archaeologists have shown that there were windows, which is also unusual for a Greek temple. A convincing explanation is that they did not serve to let in light, but oxygen for the sacred fire. This is one argument for the thesis that the temple was dedicated to Ahuramazda. There are stairs inside the opisthodomos (back chamber), so there must have been a second floor. This is important because it proves that there was an elevated superstructure - definitely not a Greek element, but something that can easily be explained if the temple was dedicated to Ahuramazda. The sanctuary was, in this interpretation, a large artificial mound. Numismatic evidence indicates that the sanctuary was still used in the late 6th century AD. Mr. Ghulam Qadir excavated this temple in 1912-13 under the direction of Sir John Marshall. It measures 158 ft by 85 ft and has all the characteristics of Hellenic temple .The back chamber is entered through the back door flanked by semi-circular columns. A flight of steps from the back side on the west leads up to the solid mass. The front porch rested on four Ionic columns and two pilasters of dark brown standstone. But the question still remains as to how a Greek temple could be a Zoroastrian fire temple too. Farzana Cooper, a Mumbaibased illustrator and historian of

"This Zoroastrianism says, monuments was built during Indo-Parthian times before the Kushans and much prior to Sassanid times. Indo-Parthians were influenced by Hellenistic art. The languages they spoke were Aramaic, Greek, Pali (Kharoshthi), Sanskrit, Prakrit and Pahlavi. Though they were tolerant of Hinduism and Buddhism, they mainly retained Zoroastrianism. The city of Taxila was their capital and you see most of their cultural influence, of Greco-Persian art, concentrated in Taxila, Peshawar, Kabul and Sistan." The Indo-Parthian rulers were originally a group of rulers from Central Asia who had once been vassals of the Persian Empire. After its decline and subsequently the decline of the conquering Greeks, they took over the regions of the Hellenic empire in the East. Gondophares I , the first Indo-Parthian ruler, was originally a ruler of Sistan in eastern Iran, from where he extended his borders up to Sindh - bordering on western Gujarat and encompassing Punjab. Isphanyar M. Bhandara is the President of Rawalpindi Parsi Anjuman and a former member of the National Assembly of Pakistan. He notes: "This land has a long history associated with Zoroastrianism. Even many indigenous tribes of North Western India have Zoroastrian roots. Unfortunately nothing has been done to document and to preserve Parsi and Zoroastrian heritage. Taxila had a pluralistic society based on interfaith harmony – the signs are the Jandial Zoroastrian Fire Temple, Jain temples in Sirkap and Buddhist stupas." The Jandial temple has been included since 1980 on the list of UNESCO World Heritage sites. However there is not even a guide at the site leaving any tourists and students to their own devices. Such is the manner in which we neglect a site that was once an important place of worship for Zoroastrians in a land where Buddhism and other traditions flourished side by side.



## "DAEVA" IN THE GATHAS AND LATER AVESTA

#### BY/SOURCE: ALI A. JAFAREY

Let me begin by quoting the very popular and very good Wikipedia: "Deus (Latin pronunciation: 'deus) is Latin for "god" or "deity". Latin deus and dīvus "divine", are descended from Proto-Indo-European deiwos, from the same root as Dyeus, the reconstructed chief god of the Proto-Indo-European pantheon.

Compare Greek Zeus (Zɛuς zdeus; Aeolic Greek AEUC deus) and Sanskrit deva.

In Classical Latin, deus (feminine dea) was a general noun referring

to a deity, while in technical usage a divus or diva was a figure who had become divine, such as a divinized emperor.

In Late Latin, Deus came to be used mostly of the Christian God. It was inherited by the Romance languages in French dieu, Spanish dios, Portuguese deus, Italian dio, .... Lithuanian Dievas (Latvian Dievs, Prussian Deiwas), Germanic Tiwaz (seen in English "Tuesday") and the related Old Norse Tivar (gods), and Latin deus "god" and divus "divine", from which the English words "divine", "deity", French "dieu", "deus", Portuguese Spanish "dios" and Italian "dio", also "Zeys/Zeus" - "Dias", the Greek father of the gods, are derived."

We see "deva" in Sanskrit, Avesta's twin sister, included in the above list. It is "daeva" in Avesta. Both Avesta and Sanskrit provide us with its root "div – to shine." It, therefore, means "shining." It is with such a meaning that the Indo-Europeans called their gods and goddesses as "shining."

Gatha

"Daeva/deva" is masculine and "daevi/devi" feminine. It may be added that the Indo-Iranians used this term for the gods and goddesses that could be seen and/or physically felt:

The bright sky, the brilliant sun, the shining moon, the glittering stars, the thundering clouds, the flowing water, the blowing wind and the blooming earth. They were deities. Those that could not be seen or felt but exist were "ahura/asura – existing, essence" from "ah/as – to be, to exist." Righteousness, friendship, power, kindness and more were ahura/asura.

> These too were deities. In fact, Varuna, the chief god of morality and social affairs in the Rig Veda, is the top Asura. The Indo-Iranians had many deities, each governing and directing his/her own territory. The Rig Veda has some 33 deities and the edited Yashts of the Later Avesta have about 40 of them under the new name of "yazata."

Meanwhile, Zarathushtra arises and his search and research leads him to know and recognize only one GOD. He calls his recognition as "Mazda – Super-wisdom, Super-Intellect." He retains the Indo-Iranian term of "Ahura - Being, Essence" because the Super Intellect exists. Henceforth, GOD, the Creator, the Maintainer, the Caretaker and the Promoter Universe the is, ot throughout the Iranian and Zoroastrian culture, called as Mazda, Ahura, Mazda Ahura, Ahura Mazda in the Gathas, the Sublime Songs of Zarathushtra and as Ahura

Mazda in the Later Avesta, Auramazda in Old Persian, Ohrmazd in Pahlavi and Hormozd in Persian. Historically, Zarathushtra is the first monotheist.

Zarathushtra does not call any deity by the title of "ahura," and therefore, has "daeva" applied to all imaginative deities.

He uses the term for 10 times as plural and twice as a part of compound-words (for plurals Songs 2.4, 3.6, 5.1, 5.3, 5.5, 7.5, 9.20, 10.11, 13.1 and 14.4, and for compounds 3.6 and 5.4).

One significant point is that the Master Poet makes use of the synonym of "div – to deceive." Therefore, instead meaning the "the Shining," it means "the Deceitful" in the Sublime Songs.

The gist of the twelve time mention is that all the Indo-Iranian deities are imaginations and therefore false; false deities have been created by the cruel minds; belief in false gods provides opportunity to rulers and priests to delude people and gain power; their believers are deluded; it has made them furious and harmful, the Divine Message of Zarathushtra is teaching the entire nation to give up the false gods; those who deny false deities are wise and beneficial to the society; righteousness peacefully wins over the wrong done by the followers of false deities; and turns them into wise, progressive, peaceful and beneficial members of an advancing world society.

We have now come to the period of the so-called Later Avesta. The scriptures are edited and authored by the priests of the Institutionalized Zoroastrianism.

Zarathushtra states that the daevas are imaginations created by the religious and ruling leaders in order to exploit and oppress the simple laity; the Later Avesta says that the daevas are real and are furiously against Ahura Mazda



Gatha

and his pantheon of Amesha Spentas and Yazatas.

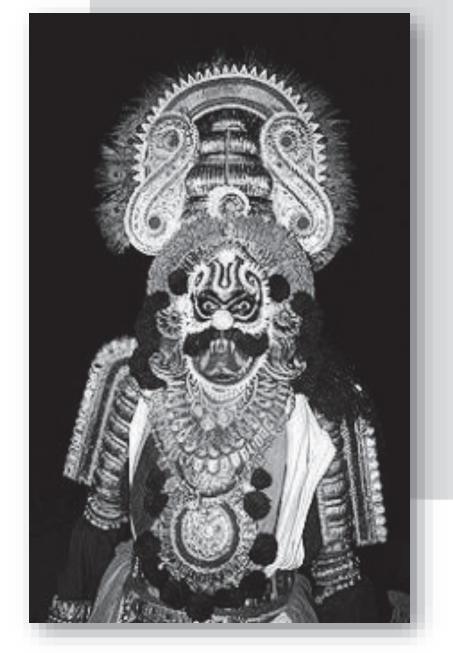
The Gathic anghra mainyu, the human and only human retarding mentality has been aggrandized to be the chief adversary of Ahura Mazda. Anghra Mainyu has created the daevas to have his army to fight Ahura Mazda and his pantheon.

With Anghra Mainyu opposed to Ahura Mazda, each of the Amesha Spentas and Yazatas has his/her own adversary. Additionally, they number in thousands and thousands.

They are are evil, wicket and destructive. The war goes on until Ahura Mazda, the pantheon and the righteous people destroy Anghra Mainyu and his army. The world will, then, become ideal.

Incidentally, when we see that "daeva" means "demon" in the Later Avesta, "asura" turns into "demon" in the later Sanskrit literature. What a reaction!

To conclude this brief essay, we observe that while the Later Avesta and later Sanskrit scriptures have maintained, in an evolved form, their imagination of daeva/deva and ahura/asura, Zarathushtra stands high in his unique Divine Message of monotheism, orderly and progressing universe, the Primal Principles of Existence on this good earth, good wisdom, increasing knowledge, freedom, equality and many more positive factors that make our life good, better and best.



9

**Publication of California Zoroastrian Center** 

# Humanity

Humanity

## SAOSHYANT (SAVIOR)

BY/SOURCE: ALI A. JAFAREY

Most of the religions speak of a person who would come and right the wrong, that he would clean the world of all its irregularities and turn it into an ideal perfect place to live. Believing this, many people are awaiting the coming of such a person and some of them doing nothing are simply constructive because they hold that nothing can be accomplished without him. Further, they believe that things would grow from bad to worse to worst until he comes and provides the panacea. This person, divine, semi-divine or human being and definitely male, is now generally called "Savior."

Alphabetically, Baha'is have their long awaited Saviors already manifested in Bab (declaration in 1844 CE) and Baha'ullah (1867 CE). Buddhists expect periodical Bodhisattva-s, comings of "friendly" particularly the Maitreya/Metteya. Christians are awaiting the return of Christ for the last 2,000 years. Hindus believe that Avatâr (literary "descent"), the incarnation of a deity, particularly Shiva, in human or animal form, descends on certain times to counteract evil dominance in the world. Jews began anticipating the "Messiah" still earlier than Christians. Many Muslims. particularly the "Twelver" Shias, are desperately looking for "Mahdi, the Rightly Guided," to appear for over the last 1,000 years. Finally, while the "Reformist" Zoroastrians, awaiting no miracles, appreciate the selfless services rendered by the beneficent persons to the community, the "Traditionalist" Zoroastrians, who have been waiting for more than 3,000 years, are well prepared to receive Shah Bahram Varjavand the three consecutive and

Saoshyants to return the Traditionalists to their previously enjoyed top position in the world. Some believe that Varjavand has already been born in India, and all he has to do is to come out in public and set the world right.

The waiting has been so intense for many such people of every creed that, all along over centuries and millenniums, they have been believing that the time of arrival is on hand and the appearance imminent. Time has passed and either no one has appeared or even if someone has claimed to be the awaited savior, he has been rejected by the majority and sometimes cruelly killed. Some Buddhists believe the Dalai Lama to be just an embodiment of a Bodhisattva while others are looking into the future. Hindus remain content with the scheduled appearances. The Jews reject Jesus as the Messiah. The Christians do not accept Mohammed as the promised Prophet. Muslims repudiate Bab and Baha'ullah as the Mahdi-s. The Zoroastrians have seen the three millenniums fixed for the three Saoshyant's well beyond their pass established dates without any miraculous appearance of any of the saviors. The waiting continues as ever by all of the awaiting believers. What is the real reason behind the waiting for a savior? It is the great expectation of the immediate followers of a founder of a religion. To them, the coming of the founder meant that the world would be made perfect within the founder's lifetime or at least, immediately after his departure. But the events have proven otherwise. Events continued as the situation Disappointments demanded. followed. The only way out was to say that there would come a redeemer who would improve the situation. The hope has helped them to continue to wait and wait, and not give up "faith" in desperation. And as the wait has rolled from age to age, it has gathered mass. The mass has



created the conditions, conditions that make it harder and harder for any person to claim the position. The coming is to be preceded by miracles that would foretell the coming. Signs, such as famine, floods, earthquakes and other sent disasters by а "vindictive/punitive God" or a "mischievous and merciless" Devil, striking harder and harder. Since all these disasters and the designated signs and miracles have not yet had the exact fit as laid down, the waiting for a "Savior" continues unabated.

Zoroastrianism is the earliest of the awaiting religions expecting a redeemer. The word is "Saoshyant," freely translated as the "Savior." A survey of the Avesta shows that the term was coined by no person other than Zarathushtra Spitâma, the very Founder of the Doctrine. He mentions it six times in his Sublime Songs, the Gathas, enough to define the term. The Later Avesta has mentioned it 28 times and that affords a glimpse of its early evolution. The Pahlavi writings promise the long awaited and belated three Saoshyants and describe the signs that would precede the appearance of each of them. The relevant Persian books add a fourth person, Shah Bahram Varjavand, King Bahram

the Illustrious, to herald the three. That makes the Traditionalists look for four redeemers, especially Varjavand.

#### <u>SAOSHYANT</u>

Saoshyant, derived in Avesta from "su - to benefit," means literally "benefactor." Although Pahlavi has its "Soshyans" for the eagerly awaited savior, it translates the Gathic and Later Avestan "saoshyant" simply as "sûd(o)mand – benefactor" in singular and plural as the case stands. It is the same "sûdmand" in the Persian translation of the Pahlavi text. The rendering by Dastur Neryosang Dhaval (1166 CE) in Sanskrit is "lâbhamant gainful, profitable."

#### Saoshyant in the Gathas:

God, this is the same road of good mind You have shown me. It is the religion of the BENEFACTORS by which good deeds lead only through righteousness to happiness, the promised reward for the beneficent, a reward, Wise One, solely given by You. (Song 7:13 = Yasna 34:13)

He who denies the false gods and their men, just as they deny him, and unlike others, acknowledges Him in good spirit, is, through his progressive conscience, the BENEFACTOR and master of house, rather a friend, brother, and father, O Wise God. (10-11 = 45:11)

When, Wise One, shall those days dawn which will, for the maintenance of the righteous world, motivate the wisdom of the BENEFACTORS with advanced teachings. To whom shall this wisdom come with good mind to help? For myself, Lord, I choose Your teachings. (11-3 = 46:3)

When shall I know, Wise One, that You have power through righteousness over anyone whose threats are harmful to me? Let the plan of good mind be truly told to me so that the BENEFACTOR knows how his reward shall be. (13.9 = 48:9)

Now, they shall be the BENEFACTORS of the lands who follow the satisfaction of good mind, and base their actions through righteousness on Your teachings, Wise One. They indeed have been made to fight fury. (13.12 = 48:12)

And now, let Kavi Vishtaspa, the Zarathushtrian Spitama, and Ferashaoshtra pursue, with mind, words, and deeds, the knowledge for the praise and for the choice of veneration of the Wise One, in order to establish in straight paths

Humanity

# Humanity



the religion which God has granted to the BENEFACTOR. (17.2 = 53:2)

The above six stanzas stand apart. Each is a part of a song. To understand them as best as we can do, is to read each, then look at the context within the relevant song, and finally within the Gathic Doctrine. Instance one is the 13th of 15 stanzas in Song 7, the Song of Renovation. Zarathushtra asks for Divine Enlightenment for the new community to thwart his antagonists who are up against him in order to safeguard their vested interests. He stands firm on his principles to continue the mission of defeating the inimical designs, spreading the Message, rehabilitating the people who have lost their rights, and renovating the world to maintain it as fresh as God wishes. This is the path a BENEFACTOR treads. Instance Two is the 11th and the last stanza of Song 10 of "Proclamation." Zarathushtra makes the proclamation in an assembly of people from far and near. He cautions them of the persons attempting to dissuade them back into the old cult. He makes it clear that the two mentalities, the progressive and the retarding, have nothing in common. The choice of one means the abandoning of the other. One helps progression and the other causes regression. He prays to God for strength and endurance to spread the Message. And he finishes his proclamation by stating that those who deny false gods and their followers by actively serving the progressive movement are truly the BENEFACTORS and supporters of society.

Instance Three is the 3rd of 19 stanzas of Song 11, the Song which presents two parts of Zarathushtra's life: (a) the early missionary days when he suffered persecution at the hand of parrot priest Karapans and their allies, the poet prince Kavis, and (b) the days when he had won over the persons -- the Turanian tribe of Fryanas and later King Vishtaspa and Sages Frashaoshtra and Jamaspa who spread his message far and wide. People had now gathered around their BENEFACTOR to zealously work to start a completely fresh life in a fruitful world with a bright future. Instance Four is the 9th of 12 stanzas of Song 13, the Song of Victory over Wrong. Wrong results in wrong ways, and good produces yet more goodness. Wrong must be conquered. This is achieved by means of righteousness, good mind, and profound wisdom, a wisdom that promotes one to become godlike. Fury and violence, practiced by fanatic religious leaders and wicked social rulers who indulge

in intoxicating rituals, must be abandoned. Spreading health and happiness is a foremost principle of life. Government must be run only by the truly elected good, wise and righteous persons. Life on the earth must be led in peace, prosperity, and progress. It is only then that true reward of good life is obtained. It is only then that the divine dominion is established. It is only then that the mission of the BENEFACTOR is rewarded. Instance Five is the last stanza of the same Song 13. The BENEFACTORS of their lands are those who follow good mind in thinking and righteousness in action. Based

on the Divine Doctrine, they stand firmly opposed to violence.

Instance Six is the second of 9 stanzas of the last song, the Song of the Best Wish, Song 17. A successful Zarathushtra feels that his wishes of spreading the divine message to the entire humanity have come true. He finds that his early enemies have learned about the beauties of Good Conscience and have accepted its principles. He appreciates the services being rendered by his companions and as he prepares to retire, he urges them to continue their good work. The Doctrine of the BENEFACTOR is in full progress. From the above six instances we know that a Benefactor is a person who uses his good mind and precise actions to renovate the world of human beings by standing firm in one's conviction, meeting opposition, repairing wrong, restoring right, promoting society, and updating life in a free world of radiating happiness.

It is a selfless resolute task of adoration of God, love for humanity and devotion to duty. He/she is the person who leads in the sublime service.

Zarathushtra is the Foremost Benefactor. Others are those who follow the Primal Principles of Life, defined in the Sublime Songs.



9





## UNDERSTANDING 20TH CENTURY PARSI THEATRE

DURING 1857- 1930 BIG THEATRE COMPANIES WHICH WERE LARGELY OWNED BY PARSI BUSINESS COMMUNITY FLOURISHED WHICH USED TO SHOWCASE PLAYS IN GUJARATI, HINDI AND URDU LANGUAGES.

#### BY/ SOURCE: WWW.JOHBAWA.COM

In the early 1900s, some Parsi theatre producer switched off to new media called by bioscope and ultimately became film producers.

Parsi communities life has theatre as its integral part as Parsis Navroze, their New Year is not completed without a visit to you agiary(fire temple) in the morning, grand festive lunch with the family during noon and watching a Parsi Gujarati Natak in the evening.

Many well-known personalities like Mumbai-based journalist Mehar Marfatia have expertly documented the history of Parsi theatre dating from 19 30 – 2000 in her coffeetable book, titled 'Laughter in the house!'.

It is around 285 pages hardbound book in which Meher has clubbed colourful photographs of senior Parsi actors.

Besides the book, there is an audio cassette in which Parsi qawwalis have been featured along with several other songs that give the book a treasured status for those who love to explore Parsi theatre.

The book has been designed in such a chronological order that it's like walking through the history of Parsi cinema.

It begins with an introduction to the Elphinstone College in Mumbai where the dramatic Club of the college performed Shakespeare.

The first Parsi theatre company was called as Parsi Natak Mandali which performed its first play name Roostom Zabooli and Sohrab in 1853. Urdu was the most widely used language in Parsi theatre.

In early days Parsi theatre presented Indianised version of Shakespeare's play and travelled across North India showcasing them in Hindustani language.



According to the book, the period of 1853- 1969 itself witnessed as many as 20 Parsi theatre groups which performed in the city of Mumbai alone.

These theatre groups performed prominent plays like Raja Harishchandra. Around 4000 shows of this play were showcased in various theatres from the period 1892- 1922.

The popularity of Parsi theatre can be judged from the fact that Bomanji kabraji, 'Baap Na Shraap' play ran for 500 nights with the front row seat tickets being sold for Rs 4 in those days and was black marketed for around Rs22 which was certainly a very big amount during that era.

Adi Marzban was one of the most dynamic and ideal Parsi theatre personalities during the 20th century.

His play Piroja Bhavan in 1954 is responsible for the birth of modern Parsi theatre.

This play was based on contemporary topics added with the flavour of humour.

Other famous theatre personalities who were famous during that era like Marzban were Sam Kerawalla, Ruby and Burjor Patel, Scheherazade and Rohinton Mody, Dolly and Bhumi Dotiwala, Dadi Sarkari, etc.

Parsi theatre was the blend of realism, humour, stagecraft, music, dance, songs, fantasy, narrations and spectacles.

It was also popular in parts of Southeast Asia where it was called Wyang Parsi.

In 1981, Mumbai based theatre director, Nadira Babbar started her theatre venture 'Ekjute' with the production of the play 'Yahudi ki Ladki' which is responsible for reviving the Parsi theatre style and is still considered as one of the best.

# SHARING THE MEMORY, THE LATE DEAR DASTUR RASHID SHAHMARDAAN

#### BY/SOURCE:



مانویان، مزدکیان و مسیحیان/عیسویان ستون پنجم سپاه ویرانگر اسلام و مسلمانان در هنگام تازش آنان به ایران در روزگار شاهنشاهی ساساتی، بودند.

Rashid Shahmardan was born in the early part of the 20th century in the village of Zain Abad, Yazd (Iran). He grow-up in the village of Khorramshah. He spent some of his adult life in Bombay, and later lived in the Iranian capital of Tehran. He joined his sons in the US after the Iranian Islamic revolution of 1979 and died in 1990s.

General

Mr. Shahmardan was a scholar of the Zoroastrian history and religion and also trained as a priest. He produced a number of well researched books and articles on various aspects of the Zoroastrian religion.

I ncluded amongst them are "History of Zoroastrians past Sasanians", and "Farzanegan-e Zarathushti" (prominent Zarathushtis of Iran). Rashid Shahmardan strongly believed in the universality of the Zoroastrian religion, and performed the initiation ceremony of a number of Iranian in Khuzestan intent on reverting back to their ancestral religion.



10 Fall 2019 www.czcjournal.org Issue # 34



## NEKRESI FIRE TEMPLE

BY/SOURCE: WIKIPEDIA, THE FREE ENCYCLOPEDIA fire-temple. In 2004, another team suggested that the temple was aligned with the summer and winter solstices and it might have incorporated elements of solar worship. Alternatively, Guram Kipiani argues that the spatial

Levan Chilashvili, as a Zoroastrian

The temple is set in a square plan, measuring 50 x 50 metres in total. Its design is complex, centered on an almost square building of 76 m<sup>2</sup>, around which there were four more building arranged in a cruciform pattern and each ending in a semicircular apse facing the



The Nekresi fire temple (Georgian: ნეკრესის ცეცხლის translit.: ტაძარი, nek'resis tsetskhlis t'adzari) is an archaeological complex in the eastern Georgian region of Kakheti, part of the wider Nekresi site. The excavated building, preserved only fragmentary at a foundation level, is identified as a Zoroastrian fire temple, sun temple, or a Manichean shrine. Constructed in the 2nd or 3rd century, the complex was destroyed in the 5th. The site is inscribed on the list of the Immovable Cultural Monuments of National Significance of Georgia.[1]

#### History

The Nekresi temple lies in lowland arable fields to the south of the hill on which the early medieval Nekresi monastery stands. It was unearthed by an archaeological expedition from the Georgian National Museum working at Nekresi between 1984 and 1993 and identified by its excavator,

organization of the building is not compatible with that of a firetemple and theorizes that the complex was in fact a Manichean shrine. Archaeological artifacts found at the site are limited to fragments of pottery of the 2nd to the 4th centuries; charcoal from a threshold gave a radiocarbon date in the 5th century suggesting that the site was destroyed at that time.[2][3][4]

#### Layout

Two construction phases are identified in the complex; the lower horizon is a ground floor and foundation of a cult building, dated to the period of the 2nd-4th century, which seems to have been deliberately demolished and parts of its building materials reused for the construction of a castle or fortified palace.

Both layers are built of large rubble with lime mortar with the additional use of flat bricks in the upper layer.[3]

central building. In the southwestern corner of the central building was a nearly square area made of

clay, measuring 4.5 m<sup>2</sup> and containing traces of fire, leading to the conclusion that the edifice was a firetemple. All five buildings together with their associated corridors and chambers accessory were enclosed by a wall. Access to any of the rooms in the complex was possible through doors cut in the external corridors.[3]

#### References

1. "List of Immovable Cultural Monuments" (PDF) (in Georgian). National Agency for Cultural Heritage Preservation of Georgia. Retrieved 3 July 2019.

2. Loosley Leeming, Emma (2018). Architecture and Asceticism: Cultural Interaction between Syria and Georgia in Late Antiquity. Texts and Studies in Eastern Christianity, Volume: 13. Brill. pp. 45-47. ISBN 978-90-04-37531-4.

3. Jump up to: a b c Simonia, Irakli; Ruggles, Clive; Bakhtadze, Nodar (2009). "An astronomical investigation of the seventeenhundred-year-old Nekresi fire temple In the eastern part of Georgia" (PDF). Journal of Astronomical History Heritage. 12 (3): 235-239.

4. Kipiani, Guram (2009). "ნეკრესის "დიდი კვადრატი"" [The Nekresi "Big Square"]. Kadmos (in Georgian). 1: 231-233.

SURAT'S 99-YEAR-OLD PARSI HOSPITAL TO GET **REVAMPED BY** TATA TRUSTS

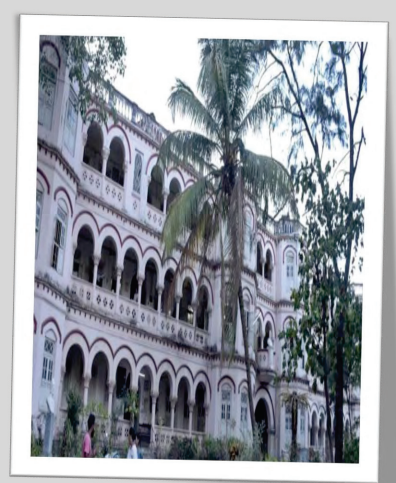
The Zoroastrian Journal

BY/SOURCE:

the years. Except a few senior citizens who come for regular treatment, most people in the area prefer to go to private hospitals with better facilities. However, the hospital has potential for expansion, standing on a built up area of around 53,000 square feet.

General

Taking an initiative; Parsi youth Roman Ilaviya, who is deputy



The nearly 100-year-old Parsi General Hospital in Surat is all set to be renovated and revived by Tata Trusts after Ratan Tata accepted the request of the Parsi community in the city for funds to renovate and expand the medical facility which has fallen into neglect. State of the charitable hospital; The Seth Rustamji Dhanjibhai Tarachand Parsi General Hospital, located in the centre of the city in Shahpore area, was started in 1920. The general hospital, which will celebrate its centenary next year, currently has just a single doctor and seven nursing staff. Patients of the Parsi-dominated area coming to the 20-bed hospital, run by the Surat Parsi Panchayat Board trust, have dwindled over

mamlatdar in Surat district collectorate, took up the initiative to revive the hospital, after hearing a lot about the old times when the hospital had been running full swing. A resident of Shahpore, where the hospital is located, llaviya wanted to do something, seeing the poor condition of the hospital. Ilaviya spoke with the Surat Parsi Panchayat Boart trust that runs the hospital and discussed the need to redevelop the hospital. He also wrote an email to Ratan Tata on May 8, 2018, in which he requested funds and even suggested that Tata Trusts take over the hospital and turn it into a professionally run multi-specialty hospital with an intensive care unit.



He wrote about the plight of old and poor Parsi families who cannot afford expensive medical treatment and had to depend on the hospital, which was not in a state of proper functioning owing to unavailability of funds. On May 18, 2018, llaviya received a reply from the office of Ratan Tata, saying the request had been forwarded to the business leader and philanthropist.

Since, then the office of Ratan Tata has been in regular touch with Ilaviya, and an expert agency was hired to prepare a detailed project report.

Representatives of the agency visited the Surat hospital and submitted the report to Ratan Tata's office in December 2018. Later, president of the Surat Parsi Panchayat Board Jamshed Dotiwala, one of the trustees of the hospital, also met officials of the Tata Trusts' office in Mumbai personally with regard to the redevelopment of the hospital.

Plans for the upgrade; The joint efforts of Ilaviya and the Parsi trust received a positive response from Tata Trusts office. Over a week ago, Farokh Subedar, CEO of Tata Trusts, visited Surat and held a meeting with Roman Ilaviya and members of the Surat Parsi Panchayat Board to discuss the project.

Subedar also visited the hospital and gave his suggestions to the trust. Speaking to The Indian Express, Ilaviya said, "Farokh Subedar gave a positive response about the project and he assured us that he will discuss it with the people concerned in Mumbai and personally recommend the sanction of funds for revival of the hospital at the earliest."

The upgraded hospital will be a 100-bed, multispeciality facility with two new buildings housing ICU wards, laboratory and other medical facilities, he added, saying that its overall cost is expected to be Rs 115 crore.

"As soon as the project is approved and funds are allotted, the renovation work will begin." said Dotiwala, adding that the construction is expected to be completed in about two years. "As soon as the project is approved and funds are allotted, the renovation work will begin."

## CYRUS THE GREAT

BY/ SOURCE: HTTPS://WWW.NEWWORL DENCYCLOPEDIA.ORG/ENT RY/CYRUS THE GREAT

& WIKIPEDIA ARTICLE IN ACCORDANCE WITH NEW WORLD ENCYCLOPEDIA STANDARDS

Cyrus (Old Persian Kourosh or Khorvash, modern Persian: Kourosh) (ca. 576 - July 529 B.C.E.), also known as Cyrus the Great and Cyrus II of Persia,, was the founder of the Persian Empire under the Achaemenid dynasty. As the ruler of the Persian people in Anshan, he conquered the Medes and went on to conquer the Babylonian Empire. He wrote the Cyrus Cylinder, considered to be the first declaration of human rights.

In historical artifacts discovered in the ancient ruins of Babylon and Ur, Cyrus identifies himself as King of Iran, where he reigned from 559 B.C.E. until his death. He is the first ruler whose name was suffixed with the words the Great (Vazraka in Old Persian, Bozorg in modern Persian), a title adopted by many others after him, including the eventual Acheamenid Shah, Darius the Great, and Alexander the Great, who overthrew the Achaemenid dynasty two centuries after the death of Cyrus.

Through his Cyropaedia, Cyrus's notions of human rights influenced the U.S. Constitution-Thomas Jefferson owned two copies of this text. Eurocentricism has led many to overlook Cyrus'



contribution to governance, such as administrative divisions. Representing the Persians as the enemies of the Greeks, from whom all that is classicdemocracy in particular—was believed to have been derived, led to an underappreciation of this Persian king's contribution to democratic governance. Cyrus was exemplary for upholding universal religious freedom; he is perhaps most widely known for allowing the exiled Jews to return to Jerusalem to rebuild the Temple.

The name Cyrus is a Latin transliteration of the Greek

language, which is a version of the Old Persian Kourosh or Khorvash. The ancient historians Ctesias and Plutarch noted that Cyrus was named from Kuros, the sun, a that has concept interpreted as meaning "like the sun," by noting its relation to the Persian noun for sun, khorsheed, while using -vash as a suffix of likeness.[1] However, modern historians, such as Karl Hoffmann and Rüdiger Schmitt of the Encyclopedia Iranica, have suggested the "humiliator of the enemy in verbal contest."[2]



been some translation

In modern Persian, Cyrus is referred to as Kourosh-e Bozorg the Persian-derived name for Cyrus the Great. In the Bible, he is known as simply Koresh.



# **History & Culture**

## IRANIAN LEVIATHAN: A MONUMENTAL HISTORY OF MITHRA'S ABODE (516 PAGES)

BY/SOURCE: WRITTEN BY JASON REZA JORJANI, PHD. PUBLISHED BY ARKTOS MEDIA IN SEPTEMBER OF 2019

A few countries are more than mere nations. They have been translated from the earthly plane into the spectral geography of ideas. As "Rome" is irreducible to Italy, and the modern state of Israel is only a reemergence of "Zion" into the mundane world, "Iran" is far more than the nationstate that foreigners once widely referred to as Persia. Iran is an immortal idea – a terrible thought in the mind of the gods (devâs, divs). Iran is destined to reemerge as the Leviathan from amongst all of Earth's great nations.

Until 1935, Iran was referred to internationally as "Persia" (or La Perse), and the Iranian people were broadly identified as "Persians." This was the case despite the fact that Persians always referred to themselves as Iranians (Irâni) and used the term Irânshahr (Old Persian Aryâna Khashatra) or "Aryan Imperium" in order to designate what Westerners call the "Persian Empire." The adjective Persian (Pârsi) has only been used by Iranians to describe the national language of Iran, which has been spoken, and especially written, by all Iranians regardless of whether it is their mother tongue. The Persian heritage is at the core of Iranian Civilization.

Civilizations are not as narrow as

particular cultures in their ideological orientation. Even cultures evolve and are not defined by a single worldview in the way that a political party has a definite ideology.

The inner dialectic that drives the historical evolution of Iranian Civilization is based on a tension between rival worldviews. This is comparable to the numerous worldview clashes

that have shaped

reshaped

Western Civilization, and is more dynamic than the creative tension between the worldviews of Confucianism, Taoism, Buddhism, and Communism and the cultural characters of the Han, the Manchurians, Mongols, and Tibetans in the history of Chinese Civilization.

and

The phrase "Iranian Civilization", has long been in use by academics in the field of Iranology or Iranian Studies. That there is an entire scholarly field of Iranology attests to the world-historical importance of Iran. However, in the public sphere, and even among other academics, Iran has rarely been recognized as a distinct civilization alongside the other major civilizations of world

history. Rather, Iran has for the most part been mistakenly amalgamated into the false construct of "Islamic Civilization." We have entered the era of a clash of civilizations rather than a conflict between nation states. Consequently, the recognition of Iran as a distinct civilization, one that far predates the advent of Islam and is now evolving beyond the Islamic religion, would be of decisive significance for the postnational outcome of a Third World War. For more than 2,500 years, the Persian ethnicity and language have defined the core identity of Iranian Civilization. Friedrich Nietzsche claimed that "only the Persians have a philosophy of history."

He recognized that historical consciousness, of the Hegelian type, begins with Zarathustra's future-oriented evolutionary concept of successive historical epochs leading up to an unprecedented end of history. In his essay "On the Uses and Abuses of History for Life," which appears in his Untimely Meditations, Nietzsche draws a distinction between three types of Antiquarian historiography. history is the historiography of conservatives. They see history as decline from a bygone golden age whose fragments they are trying to conserve and whose grandeur they hope to restore without any innovation. Critical history is the historiography of communists and others on the left.

They interpret all of the social structures of various historical cultures as the product of unjust power relations, including and especially economic disparities between classes.

Their historiography aims to deconstruct the ideals, symbols, and traditions of any civilization, by disenchanting people with an analysis of the ostensibly oppressive conditions that produced these structures. Finally, there is monumental history, which is Nietzsche's own approach to historiography.

Monumental historians recognize that the tree of every living civilization requires a dark and rich soil for its roots if it is to continue to branch out and grow into the sunlight. Metaphorically, this means that myth can never be dispensed with and that the purpose of history is not to arrive perfectly accurate at а representation of the past, whether to reproduce or deconstruct it. Rather, the end or aim of appreciating the past is to be inspired for the sake of innovation.

All enduring development requires roots in the living tradition of a certain culture or, in the case of super-cultures like Iran, the historical heritage of a great civilization common to many cultural branches that are still growing.

The idea of a repeated rebirth of a culture or civilization, as in the case of the rebirth of Europe through the Italian Renaissance, presupposes something like this monumental conception of history. Nietzsche had the greatest reverence for the Italian Renaissance and the type of human being that it produced. He was not an antiquarian and would never have mistaken Leonardo da Vinci for an ancient Greek or a pagan Roman. Monumentalizing the past to inspire future development never merely reproduces a past form of culture. A true renaissance is always an evolution beyond what has been achieved before, albeit one firmly rooted in the blood and soil of a concrete community.

This book on Iranian Civilization is a monumental history because it aims at an Iranian Renaissance, one that could be as constructive for all of humanity as the Italian Renaissance was for Europe.

The ultimate aim of this monumental history is to provide the basis for the distillation of the principles of an Iranian Renaissance from out of Iran's vast and ancient civilizational heritage. Iranian Leviathan is the first history of Iran ever written from a philosophical perspective.

**History & Culture** 

In other words, far from being a textbook history, this study aims to discern the inner meaning of Iran as an idea and the spiritual destiny of the Iranians or Eastern Aryans. As an original work of Philosophy, Iranian Leviathan explores fundamental concepts in the realm of metaphysics, epistemology, ethics, and political philosophy. It is a bold and unapologetic vision, not only for the revitalization of culture within Greater Iran, but also for the reestablishment of Iran as an imperial hegemon and global superpower in our time.



13

## The Zoroastrian Journal

## **Biography:**

- \* Occupation: King of the Persian Empire
- \* Born: 580 BC in Anshan, Iran
- \* Died: 530 BC in Pasargadae, Iran
- \* Reign: 559 530 BC
- \* Best known for: Founding the Persian Empire \* Early Life

Cyrus the Great was born around 580 BC in the land of Persia which is today the country of Iran. His father was King Cambyses I of Anshan. There isn't a lot of recorded history on the early life of Cyrus, but there is a legend told by the Greek historian Herodotus. 1. 1. 1.

#### Legend of Cyrus' Youth

According to the legend, Cyrus was the grandson of the Median King Astyages. When Cyrus was born, Astyages had a dream that Cyrus would one day overthrow him. He ordered that the baby Cyrus should be left in the mountains to die. The baby, however, was rescued by some herding folk who raised him as their own.

When Cyrus turned ten, it became apparent that he was noble born. King Astyages heard of the child and realized that the boy had not died. He then allowed Cyrus to return home to his birth parents.

#### Founding an Empire

Around the age of twenty-one Cyrus took over the throne as king of Anshan. At this time Anshan was still a vassal state to the Median Empire. Cyrus led a revolt against the Median Empire and by 549 BC he had completely conquered Media. He now called himself the "King of Persia." Cyrus continued to expand his empire. He conquered the Lydians to the west and then turned his eyes south to Mesopotamia and the Babylonian Empire. In 540 BC, after routing the Babylonian army, Cyrus marched into the city of Babylon and took control. He now ruled all of Mesopotamia, Syria, and Judea. His combined empire was the largest in the history of the world to that point.

#### A Good King

Cyrus the Great saw himself as a liberator of people and not a conqueror. As long as his subjects didn't revolt and paid their taxes, he treated them equally regardless of religion or ethnic background. He agreed to let the people he conquered maintain their religion and local customs. This was a different way of ruling from previous empires such as the Babylonians and the Assyrians.

As part of his role as liberator, Cyrus let the Jews return home to Jerusalem from their exile in Babylon. There were more than 40,000 Jewish people held in captivity in Babylon at the time. Because of this, he earned the name "the anointed of the Lord" from the Jewish people.

#### Death

Cyrus died in 530 BC. He had ruled for 30 years. He was succeeded by his son Cambyses I. There are different accounts as to how Cyrus died. Some said he died in battle, while others said he died quietly in his capital city.

#### Interesting Facts about Cyrus the Great

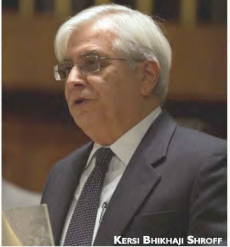
The Persian Empire is often called the Achaemenid Empire. The capital city of his empire was the city of Pasargadae in modern day Iran. His tomb and monument can be seen there today. The Cyrus cylinder describes how Cyrus improved the lives of the Babylonians. The United Nations declared it a "declaration of human rights." Cyrus developed an elite group of 10,000 army troops that were later called the Immortals. To send messages quickly around his large empire Cyrus formed a postal system.

https://www.ducksters.com/history/mesopotamia/cyrus\_the\_great.php Cyrus the Great by Charles F. Horne



PRESENTED BY ZOROASTRIAN ASSOCIATION OF HOUSTON FEZANA INFORMATION RESEARCH EDUCATION SYSTEM SOCIETY OF SCHOLARS OF ZOROASTRIANISM





The past in the present: the ancient Zoroastrian ritual of the Yasna in sound and written word

CENTRAL ASIAN ARTS & ARCHAEOLOGY: SELECTED ZOROASTRIAN THEMES AND SITES

FIRES

ZARATHUSHTRA'S VISION: WISDOM FOR THE AGES

A TALK BY PROFE

YOUNG MOBEDS

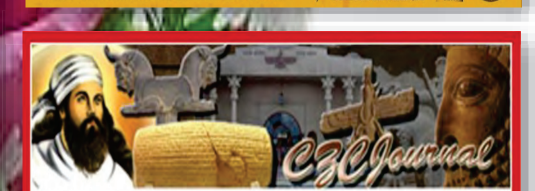
**OCTOBER 11 - 13, 2019** 

VENUE ZARATHUSHTI HERITAGE AND CULTURAL CENTER 8787 West Airport Boulevard HOUSTON, TEXAS

FULL PROGRAM DETAILS WWW.FIRES-FEZANA.ORG

FOR INFO OR RSVP CONTACT ARNAVAZ SETHNA

\$30 For Entire Conference OR \$10 For Lunch OR \$20 For Gala DINNER, LECTURE ATTENDANCE FREE





To View all CZC Zoroastrian publication issues

Visit: www.ozojournal.org

